NASIONALISME ULAMA DALAM PENANGKALAN PAHAM RADIKAL
DI KALANGAN SANTRI DAYAH TRADISIONAL DI ACEH

Oleh:
Fakhrul Rijal
Dayah Nurul Awal Tungkop Aceh Besar
Fakhruaceh2016@gmail.com/085277930976

Abstrak

Ulama dalam tatanan religi dan sosio-kultural masyarakat Muslim, tak pelak lagi,
menempati posisi cukup strategis. Keberadaan ulama dalam suatu lingkup masyarakat
memberikan makna tersendiri bagi kehidupan masyarakatnya. Sebagai tokoh non-formal,
ulama bisa mengambil peran lebih independen sehingga lebih leluasa, dan inklusif
sehingga mampu mempengaruhi masyarakatnya. Bahkan dalam kiprah yang lebih luas,
ulama dapat saja merambah lini kehidupan politik atau isu-isu pembangunan lainnya.
Nasionalisme ulama bukan saja dipengaruhi teologi keagamaan yang dianutnya, tetapi juga
panggilan jiwa kebangsaannya dalam mencermati kehidupan berbangsa dan bernegara
turut mewarnai pemikiran ulama. Sejarah bangsa ini telah membuktikan hal itu dimana
ulama mampu mempengaruhi umatnya untuk mendukung pembangunan bangsa Indonesia.
Dalam konteks Aceh, konstelasi kiprah ulama dalam pembangunan umat dan negara dari
zaman ke zaman telah ditunjukkan oleh ulama. Nasionalisme ulama Aceh biarlah sejarah
dan para founding father negeri yang membuktikannya. Sejak era pr-kemerdekaan, era
kemerdekaan hingga era reformasi sekarang ini ulama Aceh terus saja menunjukkan sikap
kebangsaannya untuk pembangunan Indonesia. Salah satu persoalan bangsa Indonesia
sekarang adalah merebaknya paham radikal di kalangan masyarakat. Negara dalam hal ini
tidak mungkin bisa menghadapi masalah ini tanpa peran serta ulama. Penelitian ini
mencoba menelusuri kaitan antara nasionalisme pemikiran dan sikap ulama Aceh dan
kontribusi mereka dalam menekan tumbuhnya potensi paham radikal di kalangan
komunitasnya sendiri, yaitu pada santrinya di dayah (pesantran). Apakah nasionalisme
ulama Aceh dewasa ini mampu meredam paham radikal yang mungkin berkembang di
kalangan santri mereka sendiri. Bagaimana sebenarnya wawasan kebangsaan yang dimiliki
ulama Aceh mampu diinternalisasikan kepada semua santri di dayah. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif, metode riset melalui deep interview, partisipant
observasi, questioner dan telaah dokumen.

Kata Kunci: Ulama Aceh, Nasionalisme dan Radikalisme

A. Pendahuluan

Secara ideal konseptual maupun historis sosiologis, peran ulama dan umara dalam
kehidupan umat Islam sangat signifikan.! Ulama maupun umara sama-sama mendapat
atensi memadai dalam teks-teks suci Islam, sehingga memiliki kedudukan istimewa.

Dalam studi-studi sosial tentang elit agama di Aceh menunjukkan bahwa keberadaan

!Nuraini, Ulama, Simbol Kultural Masyarakat Aceh, Laporan Penelitian Individual (belum
diterbitkan), Banda Aceh: Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat UIN Ar-Raniry, 2013, hal. 29.

1



ulama tradisional dalam masyarakat akar rumput sangat sentral dan menentukan. Posisi
sentral itu terkait dengan dengan kapasitasnya sebagai elit agama yang berpengetahuan
luas di bidang keagamaan dan dipercaya oleh masyarakat karena memiliki kharisma
(wibawa) keagamaan. Dalam kapasitasnya yang besar, ulama berperan sebagai pengajar
agama Islam (religious teacher) dan juru dakwah (Islamic missionaris) yang handal dan
diterima secara massif. Pandangan keagamaannya menjadi rujukan santri dan masyarakat
akar rumput (awam). Sementara dayah (pesantren) sebagai institusi keulamaan berfungsi
sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional yang mumpuni bagi masyarakat sekitar.
Tidak jarang, kapasitas dayah menjadi tolak ukur bagi pengukuhan kebesaran pengaruh
keulamaannya dalam masyarakat. Dayah, selain bisa memainkan perannya sebagai wadah
transmisi keilmuan Islam, sebagai pusat praktek peribadatan, tetapi juga berfungsi sumber
rekomendasi pemerintah dalam memperkuat kohesivitas sosial, melakukan tindakan agensi
sosial-politik dan tindakan-tindakan keaktoran sosial lainnya.?

Sebagai pendidik utama di dalam lembaga dayah dan pengajar agama di
masyarakat, ulama menjadi panutan (role mode) sehingga diyakini sebagai pemegang
otoritas paling shahih tunggal dalam menafsirkan ajaran Islam, terutama di bidang teoretis
dan praktis. Tidak heran bila dayah dijadikan sebagai lembaga pendidikan keagamaan
alternatif, selain madrasah, bagi masyarakat. Sebab, dayah merupakan institusi pendidikan
keagamaan yang memiliki daya tarik tersendiri, lantaran dalam sistem pembiayaannnya
menganut sistem non-provit (nirlaba). Keikhlasan dan pengabdian ulama di dayah
dipandang sebagai ibadah yang mendapat pahala langsung dari Allah. Keyakinan semacam
ini merupakan spirit paling penting dalam kelangsungan pendidikan keagamaan di dayah.
Para ulama pendidik melaksanakan pengajaran di dayah dengan berbagai ilmu keagamaan
tanpa menerima bayaran dari santri. Pelaksanaan pendidikan pada lembaga dayah tidak
menerapkan sistem pembayaran SPP (sumbangan pelaksanaan pendidikan). Sebagai
kompensasinya, ulama dayah melibatkan santrinya dalam kegiatan usahanya di luar dayah.

Sementara di sisi lain, realitas masyarakat Aceh sebagai penganut ajaran Islam
fanatik yang menempatkan ajaran Islam sebagai satu-satunya basis nilai dan sistem
pandangan dunia (worldview)--tetapi dengan standar pemahaman yang rendah--telah
menjadi material sinergis bagi dominannya peran ulama sebagai aktor dalam transmisi

keilmuan Islam dan agen perubah sosio-kultural di kalangan santri dayah dan dalam

%Nirzalin, Krisis Agensi Politik Teungku Dayah di Aceh, Ringkasan Disertasi Program Doktor
Sosiologi Fakultas Ilmu Sosial dan Politik Universitas Gadjah Mada Yogyakarta, 2011.



kehidupan masyarakat Aceh. Dalam konteks ini, ketergantungan masyarakat kepada ulama
terlihat cukup dominan, terutama genre masyarakat rural—agraris, dimana ketergantungan
pada siklus alam masih relatif besar. Di sini ulama memainkan perannya sebagai
pengawal pandangan dan praktek keagamaan umat. Kiprah ulama sebagai konsultan sosial
keagamaan ini secara perlahan akan mengalami pengurangan dan pergeseran. Sebab,
masyarakat terus mengalami perubahan, baik pada aspek kebutuhan, orientasi hidup dan
pelbagai tantangan baru yang dihadapinya. Masyarakat akan mencari figur non-formal
leader lainnya untuk mengadaptasikan dengan perubahan dan sekaligus memenuhi
kebutuhannya yang semakin lengkap.

Di Indonesia, ulama menempati posisi tersendiri yaitu sebagai mitra pemerintah
dalam pembangunan bidang keagamaan dan keumatan. Kendati tidak termasuk dalam
struktur negara, namun ulama berada dalam sistem pemerintahan. Paling tidak kehadiran
organisasi Majlis Ulama Indonesia (MUI) secara sistemik dari tingkat pusat hingga daerah
membuktikan bagaimana kuatnya posisi ulama di Indonesia. Demikian juga pengakuan
pemerintah terhadap organisasi ulama di luar “ulama plat merah atau ulama pemerintah”
seperti Nahdhatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah serta berbagai ormas keulamaan
lainnya menunjukkan peran ulama dalam pembangunan sumber daya manusia cukup
penting. Kemitraan pemerintah dengan ulama dalam konstelasi nasional lazimnya tidak
lebih sebagai mediator terhadap kebijakan pemerintah yang bersentuhan dengan
kepentingan masyarakat luas. Hubungan ini mengalami pasang-surut dalam dinamika yang
berbeda-beda, tergantung rezim yang berkuasa saat itu.

Dalam konteks Aceh, ulama berada pada posisi lebih signifikan, ulama di Aceh
nyaris berada langsung dalam struktur pemerintahan. Akibatnya, bargaining ulama
terhadap pemerintah menjadi lebih mudah dan kuat. Bahkan reposisi ulama dalam sistem
pemerintahan di Aceh tidak saja sebagai mitra Pemerintah Aceh, tetapi juga sebagai dewan
pertimbangan terhadap kebijakan Pemerintah Aceh. Bahkan salah satu dari empat bidang

keistimewaan Aceh?® adalah peran sertanya ulama dalam pemerintah daerah.

3setelah lahir undang-undang nomor 44 tahun 1999 tentang keistimewaan Aceh, yang secara
umum memberi kepada daerah Aceh beberapa keistimewaan dalam beberapa bidang, yang meliputi:
bidang kehidupan beragama, bidang adat istiadat, bidang pendidikan, dan bidang peran ulama dalam
penetapan kebijakan daerah, maka dayah, baik dayah salafiyah maupun dayah modern mulai mengalami
perkembangan, karena mendapat perhatian pemerintah dalam membina dan mengembangkannya ke arah
yang lebih. Kemudian dilanjutkan dengan lahirnya undang-undang nomor 18 tahun 2001, tentang otonomi
khusus bagi propinsi daerah istimewa Aceh sebagai propinsi Nanggroe Aceh Darussalam. Dalam penjelasan
atas undang-undang nomor 18 tahun 2001 tersebut disebutkan: bahwa ada hal-hal yang mendasar dari



Tidak sedikit ulama-ulama Pesantren yang terkenal, baik dari segi keilmuannya
juga dari sumbangsihnya kepada negara. Banyak ulama-ulama Aceh yang syahid, gugur di
medan perang melawan penjajah, membela negara dan tanah air, seperti Teungku Chik
diTiro, Teungku Chik Kuta Karang, dan Teungku Fakinah. Mereka ini adalah insan pilihan yang
merupakan hasil dari didikan pesantren.

Dalam kapasitanya sebagai warasatul-anbiya’ (pewaris para nabi), ulama harus
mengimplementasikan dan melestarikan misi kenabian, paling tidak harus mengemban
peran tablig, tabyin, tahkim dan uswah dalam kehidupannya. Ulama Aceh telah
mengemban peran religius ini, bahkan pernah membuktikan diri dalam mengemban peran
politik (siyasah). Pasang surut peran ulama Aceh bisa kita cermati pada sejarah Aceh dari
sejak keberadaannya di daerah ini hingga kini.

Dalam masyarakat Aceh, yang dikenal sangat religius, elite sosial ulama
menempati peran signifikan. Meskipun egaliter, namun dalam kehidupan sosial
masyarakat Islam terdapat stratifikasi yang cenderung membentuk piramida. Mayoritas
umat Islam berada pada strata bawah dan menengah lalu mengerucut dan golongan ulama
berada di puncaknya. Stratifikasi ini terbentuk atas pertimbangan kualitas dalam konteks
intensif tidaknya yang bersangkutan terhadap Islam.® Ulama, dalam hal ini diakui paling
tinggi tingkat intensitas keilmuan dan pengamalannya terhadap ajaran Islam serta reputasi
kealimannya diakui masyarakat. Oleh karenanya, ulama dipandang sebagai sumber
kekuatan moral spritual umat, sumber sosialisasi Islam dan sumber kekuatan ikatan
solidaritas yang. sosial umat yang diracik dalam suatu ikatan emosional keagamaan kukuh.

Menurut al-Maududi, prinsip yang fundamental bagi negara dan masyarakat Islam

ialah kesatuan dan kedaulatan universal dari Allah, “kepercayaan terhadap kesatuan dan

undang-undang ini adalah memberi kesempatan yang lebih luas untuk mengatur dan mengurus rumah
tangga sendiri termasuk sumber-sumber ekonomi, meningkatkan peran serta masyarakat, menggali dan
mengimplementasikan tata bermasyarakat yang sesuai dengan nilai luhur kehidupan masyarakat Aceh.
MPU Aceh, Kumpulan UU, Perda, Qanun dan Instruksi Gubernur Tentang Keistimewaan Nanggro Aceh
Darussalam. (Banda Aceh, 2003), hal 51.

4Marzuki Abubakar, Arah Baru Pemikiran Ulama Pesantren di Aceh: Studi Penelitian di
Dayah MUDI Mesra Samalanga Bireun, Makalah dimuat pada Jurnal STAIN Malikul Shalih
Lhoekseumawe Aceh.

5 Bandingkan dengan stratifikasi ciptaan Clifford Geertz ketika meneliti masyarakat Islam di
Mojokuto, Jawa Timur. Geertz memperkenakan trikotomi umat Islam, yaitu santri, Priyayi dan Abangan. Lihat
bukunya Abangan Santri Priyayi Dalam Masyarakat Jawa, Terjemahan YIS, Pustaka Jaya, Jakarta, 1983.
Baca juga Azumardi Azra, “Menimbang Kembali Politik Aliran” dalam Imam Tholhah, Anatomi Konflik
Politik di Indonesia, Rajawali Pers, Jakarta, 2001, hal. Xii. Juga Abdul Munir Mulkhan, Perubahan Periaku
Poitik dan Polarisasi Ummat Islam 1965-1987 dalam Perspektif Sosiologis, Rajawali Pers, Jakarta. 1989,
hal. 29.



kedaulatan Allah adalah sendi sistem sosial dan moral yang diajukan nabi”.® Terbinanya
masyarakat majemuk yang harmonis yang dipelopori Rasulullah dalam kehidupan
masyarakat Madinah antar golongan diatur atas dasar kepentingan bersama dan secara
demokratis, bagi masyarakat politik yang lebih homogen.’ Kebangkitan model masyarakat
seperti ini kemudian juga dieksperimen di Aceh yang dikenal dengan kultur Islamnya.
Sehingga ada ungkapan agama ngon adat lagee zat ngon sifeut, maksudnya adalah Islam
dengan tradisi budaya rakyat Aceh saling menyatu, ibarat darah dengan daging. Hal ini
berlaku dalam segala cabang ajaran dan sistem kemasyarakatan yang tidak boleh
berlawanan dengan ajaran. Konon lagi, otoritas Islam di Aceh yang berstatus istimewa
dalam agama, pendidikan dan adat-istiadat diformulasikan oleh pemerintah Indonesia pada
tahun 1959.8 Kewenangan Aceh ini diperteguh pada tahun 1999, dimana Pemerintah
Republik Indonesia mengeluarkan UU No. 44 Tahun 1999 tentang Keistimewaan Propinsi
Daerah Istimewa Aceh. Dalam kehidupan beragama, kehidupan adat, pendidikan dan
peran ulama dalam penetapan kebijakan daerah. Walaupun keluarnya undang-undang ini

sarat dengan kepentingan politik, yaitu salah satu solusi untuk meredam konflik Aceh.®

Penelitian tentang nasionalisme ulama Aceh dan penangkalan paham radikal di
kalangan santri dayah tradisional antara lain bertujuan untuk menjaring informasi awal
tentang potensi perkembangan paham radikal di kalangan santri dayah tradisional di Aceh,
menjaring informasi awal tentang nasionalisme ulama dayah tradisional di Aceh, dan
mengetahui proses internalisasi wawasan kebangsaan terhadap penangkalan potensi paham
radikal santri.

Berdasarkan latar belakang dan tujuan penelitian di atas, masalah yang akan
dibahas dalam tulisan ini adalah bagaimana potensi perkembangan paham radikal di
kalangan santri dayah tradisional di Aceh? Bagaimana nasionalisme (wawasan dan
pemikiran kebangsaan) ulama dayah tradisional di Aceh dewasa ini? Bagaimana
internalisasi wawasan kebangsaan terhadap penangkalan potensi paham radikal santri?

Tulisan ini didasarkan pada penelitian yang dilaksanakan di beberapa dayah
tradisional yangt tersebar di daerah Kabupaten/Kota di Provinsi Aceh, seperti di Dayah

Ruhul Fata Seulimum Kabupaten Aceh Besar, Dayah Jamia'h al-Aziziyah Samalanga,

5Abul ‘Ala Al-Maududi, Political Theory of Islam (Lahore: Islamic Publication, 1977), 130.

"Nurcholish Madjid, Cita-Cita Politik Islam Era reformasi, (Jakarta: Paramadina,1999), 60.

8M. Yunus Melalatoa, “Kebudayaan Aceh: Adat dan Agama dalam Sistem Budaya Indonesia”,
(Jakarta: Pamator, 1997), 217.

9Syamsul Rijal, dkk. Syariat Islam dan Paradigma Kemanusiaan, (Banda Aceh: Dinas Syariat Islam
Propinsi NAD, 2008), 5.



Dayah Cot Pu'uk Gandapura, Dayah Bustanul Arifin Kabupaten Bener Meriah, Dayah
Darul Mujahidin Kabupaten Aceh Utara, Dayah Babussalam Kabupaten Aceh Singkil, dan
Dayah BUDI Lamno Kabupaten Aceh Jaya. Subjek penelitian adalah ulama senior sebagai
pimpinan dayah (abu atai abon), ulama muda sebagai tenag pengajar (aba, abiya, abati,
waled, dan teungku), serta santri sebagai peserta didik di dayah. Adapun yang menjadi
sumber data dalam penelitian ini adalah berupa data primer, yaitu berupa data yang
diperoleh dari narasumber (ulama dan santri) di dayah melalui observasi, wawancara,
angket dan telaah dokumen. Sedangkan data sekunder adalah sumber referensi
kepustakaan beruba konsep, teori, peraturan, ketetapan, dokumen, dan data pasif lainnya
yang berkaitan dengan permasalahan yang menjadi fokus dari penelitian.

Tulisan ini didasarkan pada penelitian yang bersifat eksploratif-deskriptif. Di mana
penelitian menggali informasi sevalid mungkin dari sumber data utama yang dijadikan
subjek penelitian. Sehingga hasil penelitian ini dapat memetakan dan mendeskripsikan
bagaimana kontribusi ulama dayah salafiyah di Aceh yang kental dengan nasionalismenya
sehingga dapat meredam berkembangnya potensi paham radikal di kalangan santri dayah
melalui internalisasi wawasan kebangsaan.

B. Kajian Sarjana tentang Ulama dan Dayah

Penelitian ini tidak secara lansung membahas perkembangan paham radikal di
dayah (pesantren). Sebab, isu radikalisme di Aceh baru para tahap potensial, sehingga
penilitian ini diarahkan untuk melihat sudut lain, yaitu wawasan kebangssaan yang
dimiliki ulama dayah. Pemikiran dan pemahaman kebangsaan yang dimiliki oleh ulama
apakah kemudian diinternalisasikan kepada santri. Sehingga kemudian membentengi santri
dari masuk dan berkembangnya paham radikal dalam benak mereka. Salah satu kajian
tentang wawasan kebangsaan adalah penelitian tentang wawasan kebangsaan masyarakat
di perbatasan Aceh dengan Provinsi Sumater Utara. Penelitian yang dilaksanakan pada
awal tahun 2014 oleh Tim Forum Pembauran kebangsaan (FPK) Badan Kesatuan Bangsa
dan Politik dan Perlindungan Politik (Kesbangpollinmas) itu menyimpulkan bahwa
masyarakat Aceh di perbatasan memiliki wawasan kebangssan yang lebih tinggi

dibandingkan dengan masyarakat Aceh yang berada di daerah mainstream. Uniknya, dari



beberapa unsur tokoh yang diteliti, maka ulama atau tokoh agama menunjukkan sikap
kenegaraan yang lebih besar.'°

Sementara kajian kepustakaan lainnya adalah berkenaan dengan ulama dan
lembaga pendidikan dayah yang diurusnya. Penelitian tentang lembaga dayah dan ulama
yang dihasilkannya telah banyak menarik perhatian sejumlah ahli. Dalam lingkup
penelitian di Indonesia pada umumnya dan Aceh khususnya, paling tidak telah
menghasilkan puluhan karya. Penelitian mengenai dayah di Aceh umumnya diteliti oleh
berbagai-bagai pakar, baik dalam maupun luar negeri. Kendati buku-buku yang dikarang
tidak secara khusus membahas tentang dayah salafi, namun sebagian besar peneliti telah
memasukkan dayah sebagai sub-sub bahasan dalam penelitian mereka, termasuk laporan-
laporan penelitian, jurnal ilmiyah dan karya-karya ilmiyah lainnya seperti tesis M. Hasbi
Amiruddin (1997) di Program Graduate (S2) McGill University Canada, The Response of
the Ulama Dayah to The Modernization of Islamic Law In Aceh.!! Tesis tersebut
membahas tentang perkembangan pandangan ulama dayah salafi terhadap modernisasi
hukum Islam di Aceh. Sebelumnya A. Hasyimy (1981) dengan bukunya Sejarah
Kebudayaan Islam di Indonesia,}*> banyak membicarakan tentang perkembangan
kebudayaan Islam Aceh, termasuk di dalamnya sub pembahasan yang menyebutkan
tentang Institusi-Institusi pendidikan dayah salafi yang ada di Aceh.

M. Isa Sulaiman (1986) dalam bukunya, “Sejarah, Sebuah Gugatan Terhadap
Tradisi”, menjelaskan tentang perjalanan rakyat Aceh serta peranan ulama tradisional
dengan Institusi pendidikannya seperti dayah dalam kehidupan sosial masyarakat. Safwan
Idris (1998)* dalam tulisannya, “Tokoh-tokoh Nasional, Overseas Education and The
Evolution of The Indonesian Elite”, salah satu sub bahagiannya membahas tentang tradisi
menetap di asrama (bahasa Aceh = meudagang) para pelajar dalam melanjutkan
pendidikan antara satu dayah ke dayah lainnya.

Selanjutnya Sulaiman Djalil (1980) mengadakan penelitian dengan topik
“Fluktuasi Pendidikan di Aceh”, yang membahas perkembangan pendidikan di Aceh

termasuk dayah, madrasah dan sekolah. Namun penelitian tersebut menafikan permasalah

10 Tim FPK Kesbangpollinmas, Realitas Pembauran Kebangsaan Masyarakat Aceh Perbatasan,
Banda Aceh: 2014.

M. Hasbi Amiruddin, The Response of the Ulama Dayah To The Modernization of Islamic Law In
Aceh. Tesis Master Mc.Gill. Kanada, 1994.

12Ali Hasjmy, Sejarah Kebudayaan Islam Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, 1990.

13Gafwan Idris, Refleksi Pewarisan Nilai-nilai Budaya Aceh, Peta Pendidikan Dahulu dan
Sekarang, Jurnal Ar-Raniry, No. 73, 1998.



proses belajar di dayah terutama penggunaan kaedah pengajaran. Baihagqy AK (1985)
pernah melakukan penelitian mengenai “Ulama dan Madrasah di Aceh” yang kemudian
diterbitkan oleh Rajawali Press dengan judul Agama dan Perubahan Sosial, membahas
peranan ulama pada masa silam, namun bahasannya tidak juga mencakup tentang sistem
pendidikan di dayah. Kemudian Kustadi Suhandang (1985) bersama rakan-rakannya juga
pernah mengadakan penelitian dengan topik “Studi Tentang Dayah di Daerah Istimewa
Aceh”, tapi pembahasannya sangat deskriptif dan tinjauannya lebih banyak pada
perkembangan pendidikan sahaja tanpa melihat bagaimana proses belajar di dayah
tersebut.

Arbiyah Lubis (1999) dengan tajuk “Ulama Dayah - Studi Tentang Kualitas Ulama
Dayah Masa Silam dengan Masa Kontemporer”, yang membahas peran ulama masa silam
dan sekarang yang berasal dari alumni dayah, dimana masa silam ulama dayah sangat
berperanan dan berkualiti berbanding ulama dayah masa kini. Tidak banyak kajian atau
penulisan dibuat tentang kurikulum atau keberkesanan pengajaran dan pembelajaran di
dayah di dalam membangunkan ilmuan Islam.

Dalam karyanya yang lain, Safwan Idris pernah juga meneliti tentang
Perkembangan Pendidikan Dayah; Antara Tradisi dan Pembaharuan di Daerah Istimewa
Aceh (1999). Dalam karya ini Safwan bahwa pendidikan paling orisional di Aceh adalah
pendidikan dayah. Dalam perkembangannya, dayah telah banyak mencetak para ulama
baik dalam sistemnya yang tradisional (salafi) maupun modern. A. Halim Tosa Dayah dan
Pembaharuan Hukum Islam di Aceh (2000) yang berpandangan bahwa dayah yang telah
mendapat sentuhan modernisasi meniscayakan lahirnya ulama. Namun penelitian ini tidak
memberi penegasan spesifik pada jenis ulama yang direproduksi lembaga dayah di Aceh
tersebut. Besar kemungkinan bahwa nampaknya ulama yang dimaksud adalah ulama laki-
laki. Sri Suyanta dalam karyanya Peran Ulama Acej Era Reformasi (2001) mencoba
memotret ulama Aceh pada fase ini dengan mengatakan bahwa ulama sangat responsif dan
memainkan perannya yang signifikan terhadap perkembangan situasional tertentu di
lingkungannya.

Muhtarom HM, Reproduksi Ulama di Era Global; Resistensi Tradisional Islam

(2004)*> menyimpulkan bahwa modernisasi kelembagaan pesantren tidak berpengaruh

14Bajhaqi AK., ” Ulama dan Madrasah Aceh”, dalam Agama dan Perubahan Sosial, Jakarta:
Rajawali 1983.

sMuhtarom. Reproduksi Ulama di Era Globalisasi: Resistansi Tradisional Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2005.



banyak terhadap semangat dasar pendidikan di pesantren, yaitu yatafaggahu fi al-din dan
spirit tradisionalisme Islam yang begitu mengakar. Azhar M. Nur, Modernisasi Kurikulum
Dayah di Aceh (2011)* menyimpulkan bahwa restrukturisasi kurikulum pembelajaran di
dayah merupakan keharusan untuk memodernisasikan dayah. Fachri Yacob dan kawan-
kawan, Reproduksi Ulama Perempuan Pada Dayah di Aceh (2010)!" menemukan bahwa
dayah dalam sistem tradisionalnya minim melahirkan ulama perempuan. Ulama
perempuan baru akan dihasilkan oleh dayah manakala lembaga dayah mendapatkan
sentuhan modernisasi. Mukhlisuddin Illyas dalam penelitiannya yang berjudul Pendidikan
Dayah di Aceh Mulai Hilang Identitas (2012)!® menyatakan bahwa Pendidikan Dayah di
Aceh mulai hilang identitas. Lembaga pendidikan Dayah sebagai tempat penyelenggaraan
pendidikan agama di Aceh, kini sudah hilang identitas. Pendidikan Dayah yang secara
historis dibangun dan dikembangkan oleh masyarakat melalui pendekatan community
Masjid Raya Banda Aceh Based, kini terkesan menjadi lembaga pendidikan elit sejak
Pemprov Aceh mengeluarkan regulasi terhadap pendidikan di dayah. Dampak yang paling
tragis dari intervensi tersebut terhadap proses pendidikan dayah adalah, hilangnya sikap
sosial dari masyarakat sekitar untuk membantu eksistensi proses belajar mengajar di
Dayah.

Selanjutnya Muhammad Abdurrahman dalam disertasi yang telah dibukukan
dengan berjudul; “Aktualisasi Nilai-Nilai Persaudaran Islam Model dayah Aceh”
¥menyatakan bahwa dayah pada zaman berdirinya merupakan lembaga pendidikan formal
Islam tradisional yang indigenoius Nusantara. Dayah telah eksis sebagai lembaga
pendidikan dan dakwah Islam bersamaan dengan kedatangan Islam pertama kali ke
Indonesia melalui Samudera Pasai Aceh. Dayah merupakan tempat berlangsungnya
pembelajaran agama Islam yang intensif tentang berbagai kajian keislaman bagi anak dan
remaja Muslim. Dayah juga berperan sebagai pusat internalisasi nilai-nilai keislaman
seperti persaudaraan, silaturrahmi, kasih sayang, penghormatan, kesetiaan, tanggungjawab,
kedisiplinan, kerja keras, keikhlasan dan pengorbanan (jihad). Seiring dengan perubahan

zaman, dayah terus berkembang menyesuaikan diri dengan perubahan sosial masyarakat

16Azhar M. Nur, Modernisasi Kurikulum Dayah di Aceh, Jogyakarta: Lantera Press, 2011.

Fachri Yacob dkk, Reproduksi Ulama Perempuan Pada Dayah di Aceh, Jakarta: Penelitian
Kompetitif Kemenag RI-Pendis-Diktis, 2010.

¥Mukhlisuddin Ilyas, Pendidikan Dayah di Aceh Mulai Hilang lIdentitas, Banda Aceh: Bandar
Publishing, 2012.

Muhammad Abdurrahman, Aktualisasi Nilai-Nilai Persaudaran Islam Model dayah Aceh,
Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia Badan Litbang dan Diklat Puslitbang Lektur Keagamaan,
2010.



10

dan kebijakan pemerintah yang mengintegrasikan dayah ke dalam sistem pendidikan
nasional. Kendati demikian, dayah di Aceh telah memberikan kontribusi yang cukup besar
terhadap pelbagai program pemerintah. Demikian juga sebaliknya, pemerintah Aceh telah
menaruh perhatian yang sama besar terhadap lembaga pendidikan Islam ini seperti halnya
lembaga pendidikan formal. Pemerintah menganggap bahwa eksistensi dayah sangat
strategis dalam pembinaan akhlak dan moral anak bangsa terutama dalam menghadapi
tantangan global dewasa ini.

Sementara itu, Mulyadi Kurdi?® dalam buku “Ulama Aceh Dalam Melahirkan
Human Resourch di Aceh” menyebutkan bahwa hubungan antara ulama dayah dengan
pemerintah sejak zaman kesultanan Aceh (era Sultan Iskandar Muda) hingga sekarang
(masa Pemerintah Aceh) terjalin dengan akrab dan kooperatif. Konstribusi ulama sebagai
penasehat umara (pemimpin) dalam setiap pengambilan keputusan penting yang
menyangku hajat hidup rakyat banyak. Bahkan stabilitas pemerintahan sangat ditentukan
sejauhmana hubungan umara dengan ulama berlangsung. Konstribusi dan andil ulama
dalam pemerintahan telah memberikan banyak penyelesaian masalah politik dan juga
agama. Karena itu ulama mendapat posisi yang menggembirakan dalam kerajaan Islam
Samudera Pasai, misalnya. Ulama berperan aktif sebagai penasehat hukum istana, di
samping menjadi penyuluh agama bagi masyarakat luas. Dengan demikian tidak dapat
dipungkiri peranan ulama di Aceh, baik di era kerajaan, pra-kemerdekaan, era
kemerdekaan hingga dewasa inipun masih begitu besar dalam menengahi berbagai
persoalan umat.

Dari sejumlah penelitian yang telah ditelusuri di atas, nampaknya belum ada satu
penelitian yang secara khusus menelusuri bagaimana pemikiran dan sikap kebangsaan
ulama dayah salafiyah di Aceh dalam menegasikan mencuatnya potensi paham radikal di
lingkungan dayah terutama pada santri. Kendati buku-buku yang dikarang tidak secara
khusus membahas tentang dayah salafi, namun sebagian besar peneliti telah memasukkan
dayah sebagai sub-sub bahasan dalam penelitian mereka, termasuk laporan-laporan
penelitian, jurnal ilmiyah dan karya-karya ilmiyah lainnya banyak membicarakan tentang
perkembangan kebudayaan Islam Aceh, termasuk di dalamnya sub pembahasan yang

menyebutkan tentang Institusi-Institusi pendidikan dayah salafi yang ada di Aceh.

C. Ulama Diantara Nasionalisme dan Radikalisme.

Mulyadi Kurdi (editor), Ulama Aceh Dalam Melahirkan Human Resourch di Aceh, Banda Aceh:
Yayasan Aceh Mandiri, 2010.



11

Dalam penelitian ini terdapat tiga konsep utama yang harus dipahami sebelum
pemaparan dengan baik dan seksama. Adapun ketiga konsep inti itu adalah term ulama
dayah, nasionalisme dan radikalisme. Kendati ketiga istilah ini telah dipahami secara
populer melalui berbagai publikasi ilmiah, namun peneliti berkewajiban memaparkan
kembali ketiga term ini dalam batasan pengertian yang relevan dengan tema penelitian ini.
Berikut ini masing-masing term dimaksud secara berturut-turut akan dijelaskan satu demi

satu.

1. Ulama Dayah

Kajian tentang ulama, baik yang ada di dunia Islam maupun di Indonesia
khususnya, terutama ulama laki-laki telah banyak dilakukan para peneliti, baik yang
dilakukan oleh sarjana Indonesia sendiri maupun peneliti dari luar negeri. Karya mereka
tersebar dalam pelbagai bentuk tulisan; ilmiah akademis maupun ilmiah populer. Sebagian
besar telah dipublikasi dan sebagian lagi diyakini belum. Di Indonesia, pesantren
mempunyai peranan penting dalam upaya mewarisi dan mengembangkan warisan
intelektual dan spiritual.?! Hal ini bisa dipahami, karena dilihat dari latar belakangnya,
pesantren berperan sebagai lembaga transformasi kultural yang menyeluruh dalam
kehidupan masyarakat. Pesantren berdiri sebagai jawaban terhadap panggilan keagamaan,
untuk menegakkan nilai-nilai agama melalui pendidikan, kegiatan masyarakat dan praktek
ritual. Karena tradisi keilmuan di pesantren ataupun dayah mengalami dinamika tersendiri
yang unik. Akan tetapi sebagaimana disinggung di atas, dayah atau pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam tradisional tetap saja menyisakan satu persoalan besar, terutama
berkenaan dengan sterio type sebagian kalangan yang menganggap bahwa dayah

merupakan salah satu pusat pembenihan paham radikal di Indonesia.

Dayah telah banyak berperan dalam pengembangan pendidikan di Aceh dengan
melahirkan banyak ulama, terutama ulama yang mendalami ilmu agama, baik mereka
yang berada di Aceh, maupun di luar Aceh, seperti Syekh Burhanuddin Ulakan dari
Pariaman, murid dari Syekh Abdurrauf Singkili (1024-1105 H/1615-1693 M)? sebagai

ulama orang pertama yang mendirikan lembaga pendidikan Islam di Sumatra Barat yang

2Jamal D Rahal.man, “Distorsi Khal.azanahal. Kultural Pesantren”, dalam A. Naufal Ramzy (ed),
Islam dan Transformasi Sosial Budaya, Jakarta: Deviri Ganan, 1993, hal.al. 125.

22pada masa tersebut Abdurrauf Singkili telahal. membina sebuahal. dayahal., yang dalam
pelaksanaannya dibantu olehal. muridnya Syekhal. Daud Rumi, yang diangkat sebagai tangan kanannya.



12

bernama surau®®, dan Syekh Muhammad Maulana Yusuf al-Makassary (1626-1699 M.)
adalah salah seorang ulama di Banten, yang pernah belajar di dayah Aceh pada masa
kekuasaan Sulthanah Tajul Alam antara tahun 1641-1675 M.

Dalam konteks Aceh, ulama adalah sarjana Muslim alumnus lembaga pendidikan
Islam tradisional non-formal yang disebut dengan dayah (pesantren). Ulama dan dayah
merupakan dua dimensi yang saling melekat satu sama lain. Dayah menjadi pusat
reproduksi ulama atau yang dikenal ulama alumni dayah. Di lembaga dayah calon ulama
dididik, dibentuk dan disiapkan melalui kajian disiplin ilmu bahasa dan keagamaan pada
sejumlah referensi (kitab kuning) untuk menjadi ulama yang siap mengabdi kepada
masyarakat, negara dan bangsa. Gelar ulama menunjukkan taraf keilmuan yang diperoleh
seseorang setelah melalui proses pendidikan selama di dayah. Selain itu, gelar ulama juga
sekaligus sebagai salah satu bentuk pengakuan dan penghormatan masyarakat terhadap
keilmuan seorang alumni dayah. Ulama dalam pemahaman masyarakat Aceh sejak dahulu
sampai sekarang adalah hak periogratif out-put pendidikan dayah. Seseorang dianggap
sebagai ulama atau seseorang yang pantas disebut ulama adalah sarjana agama Islam
alumnus dayah. Sementara itu alumnus lembaga pendidikan umum (sekolah hingga
perguruan tinggi) tidak disebut atau tidak diakui sebagai ulama, kecuali sebelumnya

sempat mengenyam dunia pendidikan dayah.

Terma “ulama” paling tidak dalam konteks sosio-kultural masyarakat Aceh
nampaknya belum mengalami pergeseran karakteristiknya. Sampai sejauh ini, ulama lebih
dikarakterkan sebagai seseorang yang mendalami ilmu agama Islam (yatafaggahu fiddin)
di lembaga pendidikan Islam tradisional (dayah/pesantren) kemudian mengabdikan ilmu
tersebut secara konsisten (ideal) di tengah-tengah masyarakat sekitar yang sifatnya
terbatas. Akibat dari pengabdian yang tulus ikhlas tersebut, masyarakat mengakui
eksistensi keulamaannya yang ditandai dengan penghormatan (ta'zim) dari santri dan
masyarakat di sekitarnya. Gezah keulamaannya tampak mulai dari tampilan pakaiannya
yang sederhana, tutur katanya yang bersahaja, tingkah lakunya yang penuh etika sampai

pada pola hidupnya yang tidak bermewah-mewahan. Sementara itu, karakteristik ulama

ZAzyumardi Azra, Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, (Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 2002), cet. 1V, halal. 23 dan 119. Lihal.at juga Azumardi Azra dan Oman
Fathal.urrahal.man, Jaringan Ulama, dalam “Insklopedi Tematis Dunia Islam, Asia Tenggara" (Jakara:
Ichal.iar Baru Van HAL.oeve, tt,) jilid 5, hal.al. 122.

2Abu HAL.amid, Syekhal. Yusuf, Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, 2005), cet. 11, hal.al. 91.



13

yang agak “ketat” dan nyaris idealis sebagaimana dideskripsikan di atas hingga kini masih
bertahan dan belum berubah. Paling tidak, kualifikasi seorang ulama adalah alumnus
dayah semata masih bertahan. Akan tetapi dari aspek penampilan keseharian seperti
berpola hidup sederhana tidak lagi nampak dalam konteks dunia modern sekarang ini.
Dalam konteks ini terlihat bahwa karakteristik ulama tidak lagi dilihat dari personifikasi

lahiriyah atau penampilan fisik dan pola hidup yang dianut seorang ulama.

Sementara itu, seseorang yang mendalami ilmu agama Islam dari lembaga dayah
dan perguruan tinggi agama sekaligus, kemudian mengaplikasikan pengetahuan dan
pengamalan agamanya di dalam altar kehidupan yang lebih luas tidak dikategorikan
ulama. Namun, lembaga dayah sebagai basis utama dimana ulama direproduksi masih
tetap dipertahankan sebagai basis dimana ulama direproduksi. Kendati setamat dari dayah,
seorang kader (calon) ulama boleh jadi melanjutkan studi ke lembaga pendidikan lain, hal
itu masih mempengaruhi legalitas keulamaannya. Sejauh ini masyarakat belum bisa
menerima karakteristik ulama yang agak moderat ini. Bahkan pada skala yang agak
ekstrem, sebagian masyarakat belum dapat menerima ulama berbasis dayah tetapi
kemudian melompat jauh ke dalam dunia lain di dunia non-keagamaan. Kendati ia masih
konsern terhadap nilai keagamaan dan sosio-kultural yang melingkupi alam pikiran dan
tradisi dayah.

Jadi, ada kesan umum dalam masyarakat Aceh pada bahwa gelar ulama hanyalah
diperoleh oleh seseorang yang alim tentang ilmu keislaman dan ia lulusan dari lembaga
pendidikan Islam tradisionl yang bernama dayah. Selebihnya, bukanlah atau tidak berhak
disebut ulama, semisal alumnus perguruan tinggi agama Islam sekalipun. Sebab,
masyarakat Aceh sudah terlanjur mengklaim dan mengakui bahwa yang namanya ulama
adalah alumnus dayah. Di luar lembaga dayah tidak mendapat pengakuan sah dari
masyarakat. Menurut pandangan salah seorang teungku®® (tepatnya pengurus Dayah
Jeumala Amal), hal tersebut kemungkinannya disebabkan pergesekan kuat dualisme sistem
pendidikan, dikhotomi pendidikan agama dan umum, penyelenggaraan pendidikan dua
atap. Bahkan asumsi destruktif yang lebih jauh adalah lembaga pendidikan agama yang

sifatnya formal atau di bawah kendali pemerintah seperti madrasah maupun sekolah agama

ZDalam suatu kesempatab wawancara dengan Drs. Teungku HAL.amdani AR, guru MA Dayahal.
Jeumala Amal Luengputu Kabupaten Pidie Jaya Provinsi Acehal., 29 Oktober 2010 di Kantor Dewan Guru
Dayahal. Jeumala Amal.



14

juga dianggap bukan lembaga pendidikan agama (Islam). Bagi kalangan komunitas dayah

sendiri berkembang klaim bahwa dayah adalah satu-satunya lembaga pendidikan agama.

Ironisnya lagi, alumnus dayah yang tidak konsisten berada di jalur pendidikan
dayah seperti mengembangkan almamater atau mendirikan dayah lain, kemudian ia beralih
ke jalur pendidikan non-dayah (sekolah, madrasah atau perguruan tinggi agama) atau
bekerja dalam profesi lain seperti beralih ke jalur PNS baik birokrasi, guru, pengusaha atau
politisi, yang dalam anggapan elit dayah cendrung ke arah ”duniawi”, maka mereka ini
tetap saja tidak mendapat pengakuan lagi sebagai ulama, disebabkan pengkhianatan”
tersebut. Jadi, gelar ulama secara terbatas dan ketat hanya diberikan kepada mereka yang
secara istigamah mendedikasikan hidup secara sejati hanya untuk mengabdi di jalur
pendidikan dayah. Buktinya banyak alumnus dayah tradisional tertua dan memiliki nama
besar, pengaruh dan alumnusnya yang dikenal luas oleh masyarakat Aceh maupun bertaraf
nasional, tetapi mereka tetap saja tidak mendapat pengakuan sebagai ulama. Dikarenakan
setelah menamatkan pendidikan di dayah, mereka melanjutkan studi ke perguruan tinggi
baik agama maupun umum. Padahal, kapasitas keulamaan dan intelektualitas mereka
relatif di atas kemampuan seseorang yang diakui sebagai ulama. Tetapi sekali lagi, ia tetap
tidak mendapat keabsahan sebagai seorang yang mendapat panggilan ulama.

2. Nasionalisme

Wawasan mengandung arti pandangan, penglihatan, tinjauan, atau tanggapan
inderawi. Kata wawasan selain mewujudkan kegiatan untuk mengetahui isi, juga
melukiskan cara pandang, cara lihat, cara tinjau atau cara tanggap inderawi. Wawasan
kebangsaan adalah cara pandang suatu bangsa yang manifestasinya ditentukan oleh dialog
dinamis dari bangsa tersebut dengan kesejahteraan, kondisi objektif geografis maupun
kebudayaan serta ideaitas yang dijadikan aspirasi sebagai bangsa yang merdeka,
bermartabat, berdaulat, dan karena itu memiliki identitas yang khas yang menjiwai bangsa
tersebut dalam tindak kebijaksanaan.?® Dengan demikian, wawasan kebangsaan adalah
penhayatan hidup warga negara sebagai penghayatan hidup, dan sebagai pengakuan ciri-
ciri dan sikap perilaku dalam kehidupan berbangsa, bangsa Indonesia. Dengan

mengahayati jati diri kodrat bangsa sendiri maka dengan sendirinya akan lebih mudah

ZHAL.M Jamil, Wawasan Kebangsaan dan Perwujudannya Dalam Masyarakat, Banda Acehal.:
Direktoral Sosial Politik Provinsi Daerahal. Istimewa Acehal., 1992, hal.al. 4.



15

menyusun kesatuan bangsa; kesatuan budaya, kesatuan ekonomi, dan kesatuan pertahanan

keamanan, sebagai bentuk perwujudan dari eksistensi nasional.

Wawasan kebangsaan amat diperlukan oleh suatu bangsa dan negara yang merdeka
dan berdaulat seperti Indonesia. Karena berakar pada wawasan kebangsaan inilah suatu
bangsa akan mampu menempatkan diri sebagai bangsa dan negara yang dapat disejajarkan
dengan bangsa-bangsa lain. Esensi wawasan kebangsaan adalah pembelajaran untuk
menyadarkan warga Negara terhadap pentingnya arti kehidupan bersama yang dilandasi
oleh prinsip persamaan hak serta kewajiban di hadapan hokum dan pemerintahan. Selain
itu wawasan kebangsaan juga sekaligus sebagai pembentuk tata pandang yang sehat dan
wajar mengenai masa depan bangsa.

Lahirnya wawasan kebangsaan ini diaspirasi oleh rasa kebangsaan, yaitu kesadaran
kolektif suatu bangsa sebagai sebagai hasil dialektika alamiah yang berakar pada
persamaan nasib dan hak serta kewajiban di hadapan hukum dan pemerintah. Kristalisasi
wawasan kebangsaan inilah kelak melahirkan konsepsi wawasan kebangsaan yang
merupakan pemikiran yang bersifat nasional di mana suatu bangsa memiliki cinta
kehidupan dan tujuan nasional yang jelas. Melemahnya wawasan kebangsaan suatu bangsa
dapat dipengaruhi atau disebabkan oleh beberapa faktor, antara lain adalah tidak
terdorongnya warga bangsa untuk menggunakan hak berpartisipasi dalam proses
penyusunan kebijakan pembangunan, Lemahnya penegakan hukum dan penanganan
hukum berlangsung secara tidak adil dan diskriminatif, kurang terbangunnya rasa
kepercayaan antara pemerintah dan rakyat dalam penyelenggaraan pemerintahan dan
penyampaian informasi secara tepat guna, kurangnya pemberian kesempatan yang sama
bagi seluruh warga bangsa untuk meningkatkan kesejahteraan, kurangnya pemberian
pelayanan untuk memenuhi kebutuhan publik, dan terjadinya demoralisasi aparatur
pemerintah.?’

Indonesia adalah negara yang didirikan di atas dasar falsafah bangsa Pancasila dan
UUD 1945, Bhinneka Tunggal Ika dengan bentuk negara kesatuan. Indonesia adalah
negara yang cukup majemuk dari aspek suku bangsa, budaya, etnis, bahasa daerah, ras dan
keyakinan (agama), tradisi, dan filosofi lokal yang kaya dan unik. Pluralitas bangsa
Indonesia pada satu sisi menjadi modal dan kekayaan yang berpotensi memajukan bangsa

Indonesia. Tetapi bila tidak dikelalo dengan baik, semua potensi ini akan membawa

2Bustami Usman, Buku Saku Wawasan Kebangsaan Provinsi Acehal., Banda Acehal.: Badan
Kesbangpollinmas Prov. Acehal., 2013, hal.al. 12.



16

mudharat atau sumber pemicu konflik yang akan merongrong keutuhan negara. Wawasan
kebangsaan dalam konteks keunikan Indonesia yang demikian rupa sangat diperlukan oleh
segenap anak bangsa guna menumbuhkembangkan kecintaan kepada negara dan bangsa
Indonesia. Kesadaran akan tanggungjawab warga negara terhadap keutuhan dan
kedaulatan NKRI mutlak ditumbuhkan melalui lembaga pendidikan yang berkembang di

segenap lapisan masyarakat Indonesia.?®

3. Radikalisme

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, radikalisme diartikan sebagai“paham atau
aliran yang menginginkan perubahan dengan cara keras atau drastis."®> Sementara Sartono
Kartodirdjo mengartikan radikalisme sebagai ‘“gerakan sosial yang menolak secara
menyeluruh tertib sosial yang sedang berlangsung dan ditandai oleh kejengkelan moral
yang kuat untuk menentang dan bermusuhan dengan kaum yang memiliki hak-hak
istimewa dan yang berkuasa.”® Dengan demikian, radikalisme merupakan gejala umum
yang bisa terjadi dalam suatu masyarakat dengan motif beragam, baik sosial, politik,
budaya maupun agama, yang ditandai oleh tindakan-tindakan keras, ekstrim, dan anarkis
sebagai wujud penolakan terhadap gejala yang dihadapi.

Selain istilah radikal, sebutan lain yang sering dipakai untuk melabeli gerakan
yang cenderung anarkis ini adalah; fundamentalis, ekstrim, dan militan. Keempat istilah
tersebut pada umumnya diarahkan kepada seseorang atau sekelompok orang dengan nada
peyoratif, menghukum, menyudutkan, dan merendahkan akibat perbuatannya yang radikal,
eksklusif, tertutup, merasa benar sendiri, dan absolut dalam menghadapi masalah tertentu.
Karena itu, apabila ada kelompok yang dicap radikal, fundamentalis, ekstrim, atau militan,
maka masyarakat pada umumnya akan segera menjauhi atau mengucilkan. Atau, jika
ditemukan kelompok masyarakat yang memperlihatkan pola tingkah laku atau pandangan
yang ganjil dan aneh, yang kurang sesuai dengan perilaku masyarakat pada umumnya,
maka kelompok tersebut akan segera dicap radikal, fundamentalis, ekstrim, atau militan.

Menurut Muchtar Buchori, ada dua hal mengapa gerakan-gerakan radikal
seringkali mengalami ketegangan dengan lingkungan mereka; pertama, intoleransi mereka
terhadap pandangan-pandangan, sikap, serta perilaku yang berlainan dengan selera

mereka; kedua, kebiasaan mereka untuk membentuk bagian-bagian khusus dalam tubuh

28popong Otje Djundjunan, Memaknai Persatuan dan Kesatuan Untuk Mewujudkan Bangsa yang
Berkarakter, Makalahal. disampaikan pada Seminar Nasional Kebangsaan Kementerian Dalam Negeri,
Jakarta: HAL.otel Jayakarta, 17-19 November 2015.



17

organisasi mereka, yang dalam perkembangan lebih lanjut menjadi alat gerakan yang
bersifat paramiliter.

Apabila dihubungkan dengan gerakan keagamaan, radikalisme bias muncul pada
penganut agama apa saja dan di mana saja. Hal ini tidak berarti setiap agama mengajarkan
kekerasan. Justru sebaliknya, setiap agama diyakini oleh pemeluknya mengajarkan
kedamaian, toleransi, dan kasih sayang. Dalam Islam misalnya, dilarang keras untuk
bersikap ekstrim (ghulitw), menindas (zalim), sewenang-wenang dan melampaui batas.
Sebaliknya Islam mengajak umatnya agar berlaku santun, toleransi, saling memaafkan, dan
kasih sayang. Bahkan di antara agama-agama samawi, ajaran Islam merupakan jalan
tengah (wasat) antara agama Yahudi dan agama Nasrani. Agama Yahudi yang dibawa
Nabi Musa adalah agama hokum yang dalam praktiknya cenderung keras, kaku, dan serba
haram, sehingga Allah hanya dipersepsi sebagai hakim yang sewaktu-waktu siap
menghukum. Lalu datang Nabi Isa dengan membawa ajaran teodisi yang serba lembut dan
serba kasih, yang dalam praktiknya terlalu banyak menekankan “maaf” sehingga menjadi
terlalu permissif dan serba halal. Maka, Nabi Muhammad datang dengan membawa Islam
sebagai jalan tengah, yang menggabungkan segi hukumnya Nabi Musa dan segi kasihnya
Nabi Isa, yang “tidak serba menghukum dan tidak serba memaafkan”, tapi harus arif dan
bijaksana “kapan menghukum dan kapan memaafkan”. Konsep moderasi ini dapat dilihat
dalam al-Qur’an surat al-Shaira ayat 40-41 yang berbunyi : “Dan balasan suatu kejahatan
adalah (harus dibalas) dengan kejahaan yang setimpal. Namun barangsiapa yang
memaafkan dan berbuat baik, maka pahalanya menjadi (tanggungan) Allah. (Akan tetapi)
orang yang membela diri/melawan karena diperlakukan tidak adil, maka ia tidak dapat
dipersalahkan”.

Dengan demikian, dalam melihat fenomena radikalisme agama harus dibedakan
antara agama dan penganutnya. Agama, sebagaimana ungkapan Nurcholish Madjid,
tetaplah sebagai sebuah ajaran moral yang mencintai nilai-nilai dasar kemanusiaan. Karena
itu agama tidak bisa dituduh sebagai motivator penggerak perilaku menyimpang.Yang bisa
dikenakan tuduhan teroris, radikal atau ekstrim adalah pemeluk agama itu sendiri. Dan itu
bukan monopoli pemeluk agama tertentu. Gerakan-gerakan radikal dan ekstrim bisa terjadi
pada pemeluk setiap agama yang ada.

Jika tidak ada agama apapun yang mengajarkan kekerasan, dan bahkanradikalisme
sangat kontradiktif dengan semua agama, faktor apa yang menjadi penyebab terjadinya

gerakan-gerakan radikal berbau agama? Mengapa suatu kelompok menindas, membunuh,



18

dan menganiaya kelompok lain atas nama agama? Tidak mudah menjawabnya. Mencari
faktor di luar agama—seperti sosial, politik, ekonomi—sebagai pemicunya sangat
mungkin, tapi berusaha mengelak untuk tidak mengaitkan radikalisme dengan agama—
sebagaimana dipahami pemeluknya— bukan hal yang mudah, karena dalam realitas
fenomina tersebut mudah dijumpai. Yang jelas, sebagaimana pendapat Mun’im A. Sirry,
radikalisme agama tidak pernah terjadi di ruang hampa atau dalam situasi vakum, selalu
ada sebab dan sasaran. Dengan demikian, radikalisme agama seringkali muncul sebagai
reaksi atas aksi sebelumnya yang dipandang merugikan agama dan penganutnya. Contoh
yang masih aktual adalah kasus pemuatan 12 kartun Nabi Muhammad saw oleh surat kabar
Denmark Jyllands-Posten yang mendapat reaksi keras umat Islam sedunia karena isinya
sangat melecehkan Nabi Muhammad dan agama Islam.*2Kemarahan umat Muhammad pun
semakin tak terbendung karena, dengan dalih kebebasan berekpresi, pemerintah Denmark
tidak mau meminta maaf.

Paham radikal (radukalisme) yang dimaksudkan dalam penelitian ini adalah
paham ekstrem, tegas, dan keras (non-moderasi) yang mengancam eksistensi dan stabiltas
tatanan yang sudah eksis dan mapan sebelumnya. Paham radikal juga bisa dipahami
sebagai paham yang melawan dan berseberangan secara kontras dan ingin berada di luar
paham mainstream yang sudah ada. Biasanya, paham radikal adalah paham yang tidak
popular (makruf) atau paham asing di luar pemahaman umum yang telah berlangsung
sebelumnya. Paham radikal lazimnya diekspresikan dengan cara-cara yang keras dan kasar
dan tidak jarang sengaja tidak mengindahkan etika. Paham radikal adalah paham yang
memilih langkah garis keras sebagai metode gerakan dan perjuangannya. Pemaksaan dan
tuduhan kesalahan terhadap siapa saja yang berada di luar barisan dengan mereka
merupakan jalan pintas yang sering ditempuh oleh penganut paham radikal.

Secara umum paham radikal dapat dipicu oleh tiga latar belakang, yaitu paham
radikal yang dilandasi oleh unsur keagamaan, sosial-budaya, ekonomi-politik. Seperti
radikalisme Islam (Islam fundamental), radikalisme kaum sosialis (gerakan buruh),
radikalisme kaum homo (budaya) yang memaksakan negara untuk mengakui perkawinan
sejenis, dan radikalisme dalam bentuk pemberontakan politik suatu kelompok warga
negara terhadap pemerintahan yang sah, seperti gerakan sparatisme. Radikalisme yang
dimaksudkan dalam penelitian ini lebih dimaksudkan pada paham radikalisme politik.

Dimana tesis penelitian ini adalah nasionalisme ulama dayah salafiyah mampu meredam



19

berkembangnya paham radikal santri melalui internalisasi wawasan kebangsaan di
lembaga pendidikan Islam tradisional sesumpama dayah.

Salah satu bentuk konkrit radikalisme adalah terorisme. Dalam masyarakat
Indonesia yang majemuk, masalah terorisme di Indoneisa menjadi problem sosial yang
membutuhkan perhatian tersendiri dari semua elemen bangsa. Istilah terorisme pertama
kali muncul dalam Revolusi Prancis 1789-1797 dan dalam jangka lama ia digunakan untuk
mendefinisikan kekerasan yang dilakukan oleh negara. Terorisme adalah segala hal yang
merupakan penindasan kebebasan pribadi individu oleh partai yang berkuasa atau rezim
militer. Semua perbuatan terorisme melibatkan kekerasan atau ancaman kekerasan dan
sering diikuti dengan tuntutan spesifik. Kekerasan tersebut umumnya diarahkan kepada
sasaran sipil dengan motif politis. Terorisme bukanlah satu-satunya cara menuju tujuan-
tujuan radikal dan dengan demikian ia harus dibandingkan terhadap strategi-strategi
alternatif yang tersedia bagi pihak tertentu.® Terorisme merupakan masalah yang
kompleks, penyebabnya beragam dan orang-orang yang terlibat di dalamnya lebih
beragam lagi. Semua ini tidak luput dengan faktor dan motivasi tiap tindakan individu atau
kelompok teroris dan harus memperhitungkan keberagaman yang bergitu banyak ini.

Adapun faktor yang mendorong terbentuknya terorisme adalah ekonomi, social,
dan ideologi.**Terdapat dua sebab utama dan satu sebab tambahan fenomena terorisme,
yakni doktriner, sosial dan politik. Pertama mengacu kepada adanya bentuk-bentuk
keberagaman tertentu yang non-kompromis dan cenderung kepada kekerasan sebagai
penyelesaian masalah. Kedua menjelaskan bahwa pola keberagaman tersebut pada
gilirannya seringkali merupakan produk dari faktor social yang ada tertutama berbagai
bentuk penderitaan yang terjadi di dunia Islam. Ketiga, bahwa hubungan kausal antara
teror dan doktrin radikal serta doktrin tersebut dengan penderitaan sosial tidak selalu
berlangsung secara alami, melainkan kadangkala juga “direkayasa” oleh pihak tertentu
untuk kepentingan sepihak. Faham politik kenegaraan yang menghendaki adanya
perubahan dan perombakan besar sebagai jalan untuk mencapai taraf kemajuan. Setiap
bentuk teror amat berlawanan dengan ajaran agama apapun. Karena semua agama

menekankan arti penting persaudaraan, perdamaian, dan tanggung jawab bersama untuk

2Walter Laqueur, Origins of Terorism, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2003, hal.al. 8.

3OFaktor ini dapat menjelaskan perilaku kelompok besarnya, tetapi seringkali tidak dapat
menjelaskan tindakan yang dilakukan olehal. beberapa gelintir orang saja. Penampakan lainnya ditandai
olehal. meningkatnya fanatisme meskipun bukan merupakan hal.al baru bagi para pemerhal.ati terorisme,
tetapi semakin penting dalam tahal.un-tahal.un terakhal.ir ini dibandingkan terhal.adap hal.al yang lain.



20

memelihara dan menjaga kehidupan. Tindakan teror yang dilakukan oleh seseorang yang
beragama Islam tidak dengan sendirinya berkaitan dengan agama Islam. Karena itu
terorisme yang dilakukan seseorang atau sekelompok orang tidak bisa dialamatkan pada
kesalahan agama yang dipeluknya, apa pun agama orang itu, baik Islam, Kristen, Yahudi,
Hindu, Budha, Sinto dan yang lainnya.

Dengan demikian ada dua pekerjaan besar yang bisa dilakukan untuk menangkal
paham tersebut supaya tidak tumbuh membesar. Pertama, aksi-aksi penawar radikalisme
perlu digiatkan. Kampanye tentang bahaya radikalisme, seperti halnya gerakan
antinarkotika bisa dilakukan. Sistem kelompok keluarga sangat berperan besar dalam
mempertebal toleransi dan bersedia menerima perbedaan agar ideologi tidak ditafsirkan
secara sempit dan akhirnya berakibat deskrutif. Pekerjaan besar kedua adalah harus
dilakukan pemerintah yakni merumuskan rehabilitasi yang tepat bagi para terpidana
terorisme. Badan Nasional Penanggulangan Terorisme (BNPT) yang akan dibentuk
pemerintah semestinya berperan besar dalam proses pelumpuhan radikalisme ini. Badan
ini bisa bekerja sama dengan Departemen Tenaga Kerja, Departemen Sosial, juga tidak
ketinggalan Psikolog untuk melakukannya, dan melibatkan semua warga negara yang
memiliki paham kebangsaan yang kental untuk membantu sebuah upaya deradikalisasi.
Gerakan radikal tidak mungkin dibunuh sama sekali, terutama di negeri yang penuh
dengan celah hukum seperti Indonesia.

Radkalisme dalam konteks kebangsaan dapat dimaknai dengan potensi ancaman
yang memungkinkan terjadinya disintegrasi bangsa. Dimana ancaman disintegrasi bangsa
merupakan suatu fenomena yang terjadi di berbagai belahan bumi, terutama terjadi di
negara-negara yang lahir dan merdeka setelah perang dunia Il. Kondisi ini diperbruk lagi
dengan politik “Balkanisasi”®! diantara negara-negara besar dunia. Indonesia merupakan
salah satu negara yang berpotensi terjadinya ancaman disintegrasi bangsa. Potensi ini
dipicu oleh beberapa faktor seperti munculnya daerah yang ingin memisahkan diri,
superioritas dan politik kepentingan kelompok/golongan yang semakin meningkat,
menguatnya semangat primordialisme, memudarnya asas kesatuan wilayah nusantara
sehingga terjadi pengusiran dan penjarahan miliki warga lain, penggunaan kekerasan dan

pemaksaan atas dasar terhadap kelompok minoritas, meniru budaya asing dan

31politik Balkanisasi adalahal. pengotak-ngotakan baru atas daerahal. yang bersengketa sebagai
kompromi jalan keluar. Politik ini menjadi katalisator bagi disintegrasi suatu bangsa dan negara yang sedang
bersengketa.



21

meninggalkan budaya sendiri, lunturnya budaya menghormati sinbol-simbol kenegaraan,
dan tingginya disparitas sosial, ekonomi dan politik antar daerah.®2

Untuk menghindari terjadinya ancaman terhadap disintegrasi bangsa dapat
diupayakan melalui pembentukan karakter masyarakat yang berwawasan kebangsaan.
Diantara ciri masyarakat yang berkarakter kebangsaan itu antara lain adalah masyarakat
yang memili rasa hormat dan bertanggungjawab, masyarakat yang bersikap kritis terhadap
persoalan bangsa, masyarakat yang selalu membudayakan dialog, masyarakat yang terbuka
terhadap semua hal positif, masyarakat yang berfikir objektif-rasional, masyarakat yang
mampu menegakkan keadilan, dan masyarakat yang berperilaku jujur. Nilai karakter
pembentuk masyarakat berwawasan kebangsaan ini bersumber dari beberapa unsur, antara
lain ajaran agama, budaya, bahasa, dan dinamika sosial. Sementara itu tolak ukur suatu
masyarakat telah memiliki wawasan kebangsaan antara lain adalah adanya keputusan
warga negara bersatu sebagai bangsa, adanya perasaan senasib dan sepenanggungan,
adanya kepentingan bersama dan kepentingan dari unsur-unsur pembentuk bangsa,
kesadaran mendahulukan kepentingan yang lebih besar dari pada kepentingan pribadi atau
kelompok, adanya tekad untuk mempertahankan rasa dan semangat kebangsaan, dan
adanya kemampuan bangsa untuk secara terus-menerus memenuhi unsur-unsur
pembentuknya.

Lenyapnya wawasan kebangsaan pada warga negara dapat ditandai dengan
hilangnya kepercayaan rakyat kepada kebijakan pemerintah, hilangnya rasa kebangsaan
dari segenap lapisan warga negara, dan munculnya sikap pengingkaran terhadap sejarah
bangsa. Penyakit kronis kebangsaan ini dapat dikuatkan dengan menguatkan fungsi
instruksionalisasi, fungsi ekonomi, dan fungsi kulturasi. Karena itu wawasan kebangsaan
harus dibangun, dijaga dan dipelihara dengan menciptakan kebebasan dari diskriminasi
ras, etnis dan agama, kebebasan dari kekurangan untuk dapat menikmati kehidupan yang
layak, kebebasan untuk mengembangkan potensi individu dan masyarakat, kebebasan dari
ketidakadilan dan penyimpanga hukum, kebebasan berfikir, berkreasi dan berpartisipasi
dalam pembuatan keputusan serta kebebasan berorganisasi, dan yang terakhir kebebasan

untuk mendapatkan pekerjaan yang layak tanpa eksploitasi.

Untuk mewujudkan sejumlah kebebasan di atas, maka diperlukan kebijakan khusus

demi terpeliharanya kesadaran wawasan kebangsaan bagi setiap warga negara. Diantara

32Bystami, Wawasan..., hal.. 17.



22

kebijakan dimaksud adalah memantapkan wawasan dan kesadaran kebangsaan yang
menopang kokohnya integrasi nasional dan ketahanan bangsa dalam rangka
mempertahankan tegaknya NKRI, mendewasakan sikap dan perilaku demokrasi
masyarakat yang dilandasi oleh semakin mantapnya pemahaman dan pengamalan etika
dan moral Pancasila, memantapkan pemahaman pembauran bangsa di segala aspek
kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara, meningkatkatkan kewaspadaan
nasional terhadap berbagai ancaman, gangguan, hambatan, dan tantangan bagi kokohnya
integrasi bangsa, dan meningkatkan kerukunan umat beragama dan antar umat beragama

dalam tatanan kehidupan berbangsa dan bernegara yang berkeadilan.®

D. Analisis Hasil Penelitian

Ulama Aceh secara garis besar terbagi dua; (1) ulama tradisionalis atau yang
disebut salafiyah dan (2) ulama modernis-akademis-birokratis.®* Ulama tradisional terbagi
lagi kepada dua kategori, yaitu (1) ulama tradionalis besar (karismatik dan berpengaruh
luas) dan (2) ulama tradisional kecil (lokal dan kurang berpengaruh). Dalam penelitian ini,
kategori ulama yang dijadikan sebagai nara sumber utama (data primer) adalah ulama
tradisional besar dan kharismatik. Basis semua kategori ulama di sini adalah lembaga
pendidikan tradisional keagamaan yang disebut dengan dayah (pesantren). Paling tidak
mereka sebelumnya adalah alumnus dayah tradisional terkenal, kendati kemudian ada di
antara mereka yang mendirikan dayah yang baru. Diantara mereka kemudian berkiprah di
dunia pendidikan umum (sekolah hingga PTU). Ada juga yang masih dalam wilayah
pendidikan agama tetapi bukan pada dayah, namun pada madrasah atau perguruan tinggi
Islam. Serta ada juga yang bergerak di luar dunia pendidikan, melainkan di ranah birokrasi
pemerintahan, politik, ekonomi dan sosial.

Dalam perkembangan perpolitikan di Aceh, khususnya dilihat dari konteks
perdamaian Aceh pasca kesepakatan damai GAM-RI, perkembangan sikap keulamaan
dibagi ke dalam dua fase; (1) Pra-perjanjian damai GAM-RI (MoU Helsinki 15 Agustus

33Bustami, Wawasan. .., hal. 33.

34Ulama tradisional atau salafiyah maksudnya adalah ulama alumnus dayah tradisional dan
konsisten dengan segala tradisi konvensional ala pendidikan dayah yang belum tersentuh modernisasi
pendidikan formal. Sementara itu, ulama jenis yang kedua adalah ulama alumnus dayah tradisioan, atau
alumnus dayah modern (terpadu) atau alumnus Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI) baik dalam negeri
maupun luar negeri dimana pikiran dan sikapnya telah bersentuhan dengan modernisasi pendidikan. Ulama
jenis yang kedua ini secara sosia-kutural tidak diakui keulamaannya kendati secara keilmuannya sudah
mencapai taraf keahlian (professional). Bahkan mereka notabene sebelumnya alumnus dayah, tetapi karena
kemudian melanjutkan studi di lembaga pendidikan formal seperti perguruan tinggi berakibat pada tidak
adanya pengakuan dari masyarakat luas, konon lagi dari ulama dayah.



23

2015) dan (2) Pasca-perjanjian damai GAM-RI (MoU Helsinki). Saat Pra-perjanjian damai
GAM-RI (MoU Helsinki); ulama tradisional besar (kharismatik) secara hakiki (hanya di
dalam hatinya) mendukung pemerintahan yang sah (NKRI) dan tidak menyetui gerakan
bersenjata GAM. Kala konflik memuncak, posisi ulama terjepit di antara dua pihak
(GAM-TNI/Polri). GAM pernah mencoba menjadikan ulama sebagai rekomendasi
perjuangannya kepada masyarakat, tetapi ulama tradisional besar menolak hal itu, kendati
di dalam hati. Keberpihakan ulama tradisional besar kepada GAM hanya di permukaan
saja. Ulama tradisional ini semata-mata bertujuan untuk melindungi masyarakat baik dari
benturan dengan GAM maupun TNI/Polri. Sebenarnya para ulama besar ini memiliki
pandangan tersendiri yang lebih mengakar dan independen sehingga tidak bisa dipengaruhi
oleh pihak manapun yang bertikai saat itu. Sementar ulama tradisional kecil cenderung
berpihak kepada GAM secara apportunis, emosional dan demi kepentingan pribadi.
Mereka dimanfaatkan oleh GAM untuk mempengaruhi masyarakat. Sementara ulama
modernis tetap menghormati pemerintah Rl kendati secara kurang terbuka disebabkan
alasan keamanan dan keselamatan.

Namun pasca perjanjian damai; GAM mengakui NKRI dan meninggalkan
perjuangan bersenjata dan kembali pada perjuangan birokratik. Kombatan GAM mulai
terlibat secara langsung dalam pemerintahan daerah serta ikut serta dalam sektor
pembangunan, maka ulama besar dan kecil tradisional serta ulama modernis mencair
bersama untuk menggerakkan pembangunan dan mendukung realisasi perdamaian dengan
menerima kehadiran mantan kombatan GAM berada dalam pemerintahan daerah, ulama
melebur dalam garis kinerja pemerintah Aceh di bawah kepemimpinan mantan petinggi
GAM.

Secara sosiologis, ulama di Indonesia pada umumnya adalah ulama yang bernaung
di bawah payung NU. NU sendiri adalah organisasi keulamaan yang berhaluan nasionalis,
pro pemerintah dan mendukung kebijakan pembangunan nasional. Demikian juga halnya
dengan ulama dayah (pesantren) tradisional di Aceh, ulama dayah salafiyah di Aceh
dengan sendirinya merupakan ulama yang berada pada shaf terdepan dan menjadi mitra
pmerintah baik daerah maupun pusat. Di Aceeh pada umumnya ulama dayah tradisional
secara organisatoris turut bergabung di bawah organisasi keulamaan tertua di Indonesia
ini, yaitu Nahdhatul Ulama (NU). Di samping juga ada sebagian mereka yang berada di
barisan organisasi Muhammadiyah, dan beberapa jenis sub-organisasi keulamaan lainnya

seperti Inshafuddin, Perti, al-washliyah, dan lain sebagainya.



24

Uniknya, posisi ulama ada di mana saja, tidak cuma bertahan di dayah, justru
sebagian mereka menyebar di bawah Kementerian Agama mulai dari tingkat pusat hingga
kecamatan, partai politik berhaluan Islam, dan ormas Islam lainnya. Mereka
mengintegrasikan paham kebangsaan dan kenegaraan yang diyakininya itu kepada
generasi muda Islam (santri) dimanapun mereka berada melalui jalur-jalur yang
memungkinkan dan berpeluang dilakukan. Dedikasi ulama kepada negara dan bangsa
cukup tinggi, tidak perlu diragukan lagi, dan bahkan mereka menunaikannya tanpa pamrih.
Ulama diakui keberadaanya di seluruh sudut bumi pertiwi ini, mereka beramal untuk umat
(masyarakat luas), mengajak umat untuk melakukan yang terbaik kepada bangsa ini sesuai
dengan kapasitas dan kondisi masing-masing. Jika demikian kenyataannya, masih patut
dan wajarkah bila negara masih menyimpan curiga kepada ulama dengan menuduh
lembaga pengabdiannya (dayah atau pesantren) sebagai basis pembiakan terorisme di
Indonesia dan ulamanya sebagai penyebar paham radikal tersebut? Bila masih ada, maka
sungguh terlalu!

Berdasarkan data yang diperoleh dari penelitian lapangan dapat dinyatakan bahwa
tidak ditemukan adanya indikasi terhadap potensi perkembangan paham radikal di
kalangan santri dayah salafiyah (tradisional) dimana penelitian ini dilakukan. lde atau
gagasan pemikiran santri yang mencoba merongrong dan mengancam kedaulatan, ideologi
dan keutuhan negara sama sekali tidak ditemukan pada pemikiran santri. Sebab biasanya
pemahaman suatu paham pada seorang anak tidak terjadi dengan sendirinya tanpa
dipengaruhi oleh pihak lain, seperti bacaan, guru, teman sepergaulan, orang tua atau orang
dewasa laiannya serta masyarakat di sekitar. Demikian juga halnya dengan perkembangan
paham radikal pada santri, seandainya ada maka paham itu diperoleh santri secara
langsung ataupun tidak melalui suatu jaringan atau pintu akses baik di dalam maupun dari
luar dayah. Jika melalui guru (pendidik) atau ulama di lingkungan dayah, lazimnya melalui
proses pembelajaran baik yang kurikuler maupun ekstra kurikuler serta melalui budaya
sekolah yang telah direkayasa. Sedangkan melalui referensi bacaan berupa kitab-kitab
yang digunakan merupakan karya ulama mazhab syafi iyah. Kitab-kitab tersebut ditulis
olen ulama-ulama abad pertengahan yang memiliki hubungan akomodatif dengan
penguasa (khalifah). Sehingga pemikiran dan gagasan yang tertuang dalam karya-karya
mereka dinilai cukup referentatif dan akomodatif terhadap negara. Bahkan para ulama
imam mazhab tersebut dikenal cukup toleran terhadap perbedaan pendapat baik dalam

bidang keagamaan, sosial, budaya, dan bahkan politik. Perbedaan pemikiran dan



25

pandangan di kalangan para fugaha tidak dengan sendirinya menyebabkan pertentangan
yang tajam diantara mereka. Perbedaan sudut pandang ulama fugaha cenderung
diungkapkan dalam bahasa yang bersahaja untuk menjaga uhkhuwah diantara mereka.
Keteladanan semacam ini secara tidak langsung memberikan contoh yang baik kepada
umat Islam pada umumnya, dan santri dayah khususnya untuk bersikap dan berakhlak
santun, saling menghargai, lapang dada, terbuka dan menerima perbedaan pendapat.
Sikap-sikap inilah yang menuntun pandangan santri sehngga benih-benih pemikiran yang
ekstrim tidak muncul ke permukaan.

Padahal jika dicermati dari latar belakang keluarga santri itu sendiri, justru mereka
berangkat dari pelbagai latar belakang keluarga dan profesi orang tua yang cukup variatif.
Santri dayah tradisional di Aceh pada umumnya berangkat dari keluarga miskin dan
menengah dengan profesi utama orang tua rata-rata sebagai petani, nelayan, pedagang
kecil, makelar, PNS/ TNI/Polri berpangkat rendah hingga sedang, buruh kasar, tukang
becak, tukang ojek, dan profesi lain yang berpenghasilan rendah sampai menengah.
Bahkan dari segi ideologis, ada sejumlah santri dimana orang tuanya mantan kombatan
GAM yang dahulunya gencar mengusung gerakan separatis terhadap kedaulatan NKRI.
Namun background keluarga yang semacam ini tidak dengan sendirinya mempengaruhi
pola pikir dan pemahaman ideologis santri yang kontras dengan ideologi yang dibenarkan
negara. Kendati ada sebagian santri dimana orang tua mereka anggota separatis GAM yang
terbunuh oleh TNI/Polri pada masa konflik, namun mereka tidak menyimpan dendam
terhadap pemerintah dan negara. Dengan kata lain, tidak seluruhnya benar jika santri yang
berasal dari keluarga GAM akan mewarisi paham radikal atau menjadi generasi penerus
GAM. Justru sesampainya mereka di dayah, tugas atau pekerjaan rumah pertama yang
dilakukan oleh ulama dayah adalah menetralisir niat, pemahaman, sikap dan pandangan
hidup santri terhadap realitas kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara.

Mungkin ini juga sebabnya santri dayah di Aceh bersih dari pengaruh dunia di luar
dayah yang hegemonik, dinamis dan sesekaali penuh pertentangan. Semenatara di
lingkungan internal dayah realitas kehidupan yang dibentuk adalah fokus pada jihad
intelektual keagamaan. Dimana visi santri adalah menjadi insan pembelajar untuk
mempersiapkan diri untuk masa depan umat Islam yang penuh rintangan, tantangan dan
peluang. Intensitas kegiatan pembelajaran dan aktivitas ritual keagamaan santri selama
belajar di dayah nampaknya juga ikut mempengaruhi arah pemikiran santri. Yaitu santri

yang berpengetahuan luas dan dalam, beramal shalih dan berakhlak mulia. Kepadatan



26

jadwal kegiatan rutin yang ditetapkan di dayah mengkondisikan santri untuk memilih dan
menentukan perioritas harianya. Konon lagi membangun kerangka pemikiran ekstrim dan
mengorganisir gerakannya. Hal ini akan sulit terjadi apalagi ulama senior sebagai
pembimbing santri di dayah selalu mengawasi dan mengkoordinasikan aktivitas santri
secara berkala. Gerak-gerik dan pergaulan antar sesama santri secara implisit dengan
mudah terpantau oleh ulama pembimbing di dayah. Intensitas dan frekuensi interaksi
antara ulama dan santri yang demikian dekat cukup mendukung meredamnya paham yang

dicurigai berkembang di dayah.

Terlepas dari semua itu, tokoh kunci yang cukup berperan dalam menentukan
pandangan, pemahaman dan pola pikir santri terhadap kehidupan berbangsa dan bernegara
ini adalah berpulang kepada ulama sebagai pendidik, pengajar dan pembimbing langsung
santri di dayah. Corak dan arah pemikiran ulama cukup mempengaruhi cara berfikir,
bersikap dan bertindak santri di dayah itu. Konon lagi pola hubungan yang terbangun di
lingkungan dayah adalah pola kharismatik, kultusisasi, atau semi-diktator dengan patron
top-down. Di mana ulama berada pada hirarkhi paling tinggi sementara santri berada pada
front paling bawah, maka segala proyeksi dengan mudah dapat diinternalisasikan kepada
santri. Karena itu pada umumnya pola pikir santri suatu dayah dapat ditelusi benang
merahnya pada pemikiran yang dianut oleh ulama yang memimpin dayah tersebut. Sebab,
proses internalisasi nilai, sikap, pemikiran dan tindakan dinilai cukup efektif berlangsung
di dayah. Kebersamaan antara santri dan ulama cukup memungkinkan berlangsung di
dayah dengan sistem pendidikan berasrama (mondok). Kebersamaan ini lama-kelamaan

membentuk sikap santri kepada ulama pembimbingnya layaknya orang tua sendiri.

E. Daftar Pustaka

Abdul Munir Mulkhan. Perubahan Perilaku Poitik dan Polarisasi Ummat Islam 1965-
1987 dalam Perspektif Sosiologis. Jakarta: Rajawali Pers. 1989.
Abdullah Haedari, dan Amin Hanif, (ed.), Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas
dan Tantangan Kompleksitas Global, Jakarta: IRD Press, 2004.
---------- , Transformasi Pesantren: Pengembangan Aspek Pendidikan, Keagamaan dan Sosial,
Jakarta: LeKDiS & Media Nusantara, 2006.
Abul ‘Ala Al-Maududi, Political Theory of Islam. Lahore: Islamic Publication, 1977.
Agusni Yahya, Doktrin Islam dan Studi Kawasan; Potret Keberagamaan Masyarakat
Aceh, Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2005.
Ali Hasjmy, “Pendidikan Islam di Aceh Dalam Perjalanan Sejarah”. Majalah Sinar
Darussalam, Nomor 63, 1975.
------- , Kebudayaan Aceh dalam Sejarah, Jakarta: Beuna, 1983.
------- . Sejarah Kebudayaan Islam Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, 1990.



27

------- , Ulama Aceh; Mujahid Pejuang Kemerdekaan dan Pembangun Tamadun Bangsa,
Jakarta: Bulang Bintang, 1997.

Azyumardi Azra. “Ulama, Politik dan Modernisasi”, ‘Ulumul Qur’an. Vol. I, 1990.

------- , Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Cet. I, Jakarta:
Logos Wacana lImu, 1999.

------- . Anatomi Konflik Politik di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers. 2001.

------- . Reposisi Hubungan Agama dan Negara Merajut Kerukunan Antar Umat. Jakarta:
Kompas. 2002.

------- , “Pendidikan Pesantren dan Tantangan Global: Perspektif Sosio-Historis”,
Jurnal Mihrab, Vol. 2, No. 2, Depag: PD Pontren, 2007.

Baihaqi AK., ” Ulama dan Madrasah Aceh”, dalam Agama dan Perubahan Sosial,
Jakarta: Rajawali 1983.

Cliffert Geertz. Abangan Santri Priyayi dalam Masyarakat Jawa, Terjemahan YIIS.

Jakarta: Pustaka Jaya. 1983.

C. Snouck Hurgronje, Aceh: Rakyat dan Adat-Istiadatnya, Jakarta: INIS, 1996.

Danielle Crittende, Wanita Salah Langkah; Menggugat Mitos Kebebasan Wanita Modern,
terj. Sofia Mansor, Bandung: Qanita, 2002.

Dhamakhsyari Dhafir,. Tradisi Pesantren di Indonesia, Bandung, Erlangga, 1985.

Didin Solahudin, The workshop for morality: the islamic creativity of Pesantren Daarut
Tauhid in Bandung, Java. Canberra: The Australian National University Press,
(2008).

Dinas Informasi dan Komunikasi Provinsi NAD. Undang-Undang Tentang Provinsi
Nanggroe Aceh Darussalam. Dinas Informasi dan Komunikasi Provinsi NAD.
2001.
E.J Brill’s. First Encyclopedia of Islam 1913-1936, Vol. VIII. M.Th. Houtsma, A.J.
Wensink, H.A.R. Gibb, Leiden, 1987, . Tim Penyusun, Ensklopedi Islam, Vol. 5,
Ichtiar Baru, Jakarta. 1994.
Fajran Zain dan Saiful Mahdi (ed), Timang; Aceh Perempuan Kesetaraan, Banda Aceh:
Aceh Institut, 2008.
George Makdisi, The Rise of College: Institute of Learning in Islam and the West,
Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981.
Halim Tosa, A., Dayah dan Pembaharuan Hukum Islam di Aceh, Banda Aceh: Pusat Penelitian
dan Pengabdian Masyarakat IAIN Ar-Raniry, 1989.
Hasbullah, Budaya Pesantren di Indonesia. Jakarta : Renika, 1992.
Hasbi Indra, Pesantren dan Transformasi Sosial: Studi atas Pemikiran KH. Abdullah
Syafi’ie dalam Bidang Pendidikan, Jakarta: Padamadani, 2003.
Hiroko Horikoshi. Kiai dan Oerubahan Sosial. Jakarta: P3M, 1987.
Ibrahim Husein, Persepsi Kalangan Dayah Terhadap Pendidikan Tinggi di Aceh. Majalah
Sinar Darussalam, No. 146. 1985.
Iskandar, ”Profil Ulama Tradisional”, Laporan Penelitian, Banda Aceh: Pusat penelitian
IImu Sosial dan Budaya Unsyiah, 1998.
Ismuha, ”Ulama Aceh Dalam Perspektif Sejarah” dalam Agama dan Perubahan Sosial,
Jakarta: Rajawali 1983.
Jamal D Rahman, ”Distorsi Khazanah Kultural Pesantren”, dalam A. Naufal Ramzy (ed),
Islam dan Transformasi Sosial Budaya, Jakarta: Deviri Ganan, 1993.
James T. Siegel, The Rope of God, London: University of California Press, 1969
Kuntowijoyo, Budaya & Masyarakat, Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1999.
Luthfi Auny, dkk., (ed.) Eksiklopedi Pemikiran Ulama Aceh, Banda Aceh: Ar-Raniry
Press, 2004.



28

M Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Umum dan Islam, Jakarta: Bina Aksara, 1991.
M. Dawan Rahardjo,. Ensiklopedi Al — Qur’an, Tafsir Berdasarkan Konsep — Konsep
Kunci, Jakarta: Paramadina. 1996.
M. Hasbi Amiruddin, The Response of the Ulama Dayah To The Modernization of Islamic
Law In Aceh. Tesis Master Mc.Gill. Kanada, 1994.
M Hasbi Amiruddin, Ulama Dayah: Pengawal Agama Masyarakat Aceh,
Lhokseumawe: Nadia Foundation, 2003.
M. Yunus Melalatoa. Kebudayaan Aceh: Adat dan Agama Dalam Sistem Budaya
Indonesia. Jakarta: Pamator. 1997.
M. Zaid Su’di, Islam, Dasar-dasar Pemerintahan: Kajian Khilafah dan Pemerintahan
dalam Islam. Yogyakarta: Penerbit Jendela. 2002.
Mastuhu, Kegelisahan Pesantren Dalam Era Globalisasi. Warta, Edisi I, 1993.

------- , Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, Jakarta: INIS, 1994.

Masdar F. Mas udi, Islam dan Hak-Hak Reproduksi Perempuan, Bandung: Mizan,1997.

Muhibuddin Wali , Sejarah Pesantren Labuhan Haji Aceh Selatan. Banda Proyek
Pembinaan Bantuan Dayah, Penyelenggaraan Pendidikan Formal di Dayah.
Jakarta: Dirjen Bimbingan Islam: Departemen Agama RI, 1985.

Muslim Zainuddin, dkk., Agama dan Perubahan Sosial Dalam Era Reformasi di Aceh,
Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2006.

M Hasbi Amiruddin, Ulama Dayah; Pengawal Agama Masyarakat Aceh, Lhoekseumawe:
Nadia Foundation, 2003.

------- , Menatap Masa Depan Dayah di Aceh, Banda Aceh: Yayasan Pena, 2008.

------- , Program Pengembangan Dayah di Aceh, Makalah, 2009)

M. Nasir Budiman, Integrasi Sistem Pendidikan dalam Konteks Dayah di Prov. NAD
(Studi Evaluasi Implementasi dan Kebijakan Dayah), makalah disampaikan pada
Muktamar VI Persatuan Dayah Inshafuddin, 23-26 Muharram 1425 H/15-18 Maret
2004 di Banda Aceh.

Muhtarom. Reproduksi Ulama di Era Globalisasi: Resistansi Tradisional Islam.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005.

Nurcholish Madjid. Cita-cita Politik Islam Era reformasi, Jakarta: Paramadina.1999.

Paulo Freire dalam bukunya, Pedagogy of the Oppressed., Penguin Books, 1978.

Qodri Azizy, A. Pendidikan Untuk Membangun Etika Sosial: Mendidik Anak Masa
Depan Pandai dan Bertabat. Jakarta: Sinar 1imu, 2003.

------- , Pendidikan Agama untuk Membangun Etika Sosial. Semarang: Aneka lImu. 2003.

Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan

Masyarakat. Bandung: Penerbit Mizan. 1992.

Razali Abdullah, Ulama Aceh Penasehat Sultan, Lhoeksemawe: Taman Seni Budaya
Meuligo Pase, 2009.

Safwan Idris, Refleksi Pewarisan Nilai-nilai Budaya Aceh, Peta Pendidikan Dahulu dan

Sekarang, Jurnal Ar-Raniry, No. 73, 1998.

Sahal Mahfudh, Nuansa Figh Sosial, Yogyakarta: LKiS, 1994.

Soraya Devi dkk, Politik dan Pencerahan Peradaban, Banda Aceh: Ar-Raniry Press,
2004.

Suyanta, Sri, ”Peran Ulama Aceh di Era Reformasi”, Disertasi, Jakarta: UIN Syarif
Hidayatullah, 2004.

Tim Penulis, Pengembangan Ulama Dayah Dalam Perpsektif Ulama Dayah, Banda Aceh:
IAIN Ar-Raniry Press, 2007.



29

Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah. Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta: Penerbit
Djambatan. 1992.

Thomas F O’dea, Sosiologi Agama: Suatu Pengenalan Awal, Terjemahan dari The
Sociology of Religion oleh Tim Penerjemah Yasogama. Jakarta: Rajawali Press.
1994,

Tri Qurnati, Budaya Belajar dan Ketrampilan Berbahasa Arab di Dayah Aceh Besar,
Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2007.

Teuku Ibrahim Alfian, The Ulama in Acehnese Society: A Preliminary Observation, Banda
Aceh: Pusat Latihan llmu Sosial Aceh, 1975.

UU RI Nomor 44 Tahun 1999 Tentang Penyelenggaraan Keistimewaan Provinsi Daerah
Istimewa Aceh, Pasal 1 ayat (10) dan Perda Provinsi Daerah Istimewa Aceh Nomor
5 Tahun 2000 Tentang Pelaksanaan Syariat Islam, Pasal 1, ayat (6).

Yacob, Ismail, ”Kontribusi Dayah Dalam Pembinaan Sosial, Budaya dan Ekonomi
Terhadap Perwujudan Masyarakat yang Adil dan Bermartabat”, Makalah,
disampaikan pada muktamar IV Persatuan Dayah Inshafuddin, 15-18 Maret 2004
di Banda Aceh.

Yusuf Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan Al-Banna. Terj. Bustami A.
Ghani dan Zainal A. Ahmad. Jakarta: Bulan Bintang, 1980.

Yusny Saby, Opini Publik terhadap Dayah: Pandangan terhadap Eksistensi Dayah dalam
Memajukan Dinamika Masyarakat, makalah disampaikan pada Muktamar VI
Persatuan Dayah Inshafuddin, 23-26 Muharram 1425 H/15-18 Maret 2004 di
Banda Aceh.

------- ,’Islam and Social Change: The Role of ‘Ulama’ in Achenese Society”,
Dissertation, Amerika: Temple Universiry, 1995.

------- , “Pesantren Unggul dan Calon Ulama: Tantangan Dalam Menghadapi Era
Globalisasi” Sinar Darussalam, No. 222, Banda Aceh: IAIN Ar-Raniry dan
Unsyiah, 1998.

Zakiyah Darajad, Membina Mental Keagamaan, Jakarta: Bulan Bintang, 1992.



