
 
1 

 

NASIONALISME ULAMA DALAM PENANGKALAN PAHAM RADIKAL 

DI KALANGAN SANTRI DAYAH TRADISIONAL DI ACEH 

 

Oleh:  

Fakhrul Rijal 

Dayah Nurul Awal Tungkop Aceh Besar 

Fakhruaceh2016@gmail.com/085277930976 

 

Abstrak 

 

Ulama dalam tatanan religi dan sosio-kultural masyarakat Muslim, tak pelak lagi,  

menempati posisi cukup strategis. Keberadaan ulama dalam suatu lingkup masyarakat 

memberikan makna tersendiri bagi kehidupan masyarakatnya. Sebagai tokoh non-formal, 

ulama bisa mengambil peran lebih independen sehingga lebih leluasa, dan inklusif 

sehingga mampu mempengaruhi masyarakatnya. Bahkan dalam kiprah yang lebih luas, 

ulama dapat saja merambah lini kehidupan politik atau isu-isu pembangunan lainnya. 

Nasionalisme ulama bukan saja dipengaruhi teologi keagamaan yang dianutnya, tetapi juga 

panggilan jiwa kebangsaannya dalam mencermati kehidupan berbangsa dan bernegara 

turut mewarnai pemikiran ulama. Sejarah bangsa ini telah membuktikan hal itu dimana 

ulama mampu mempengaruhi umatnya untuk mendukung pembangunan bangsa Indonesia. 

Dalam konteks Aceh, konstelasi kiprah ulama dalam pembangunan umat dan negara dari 

zaman ke zaman telah ditunjukkan oleh ulama. Nasionalisme ulama Aceh biarlah sejarah 

dan para founding father negeri yang membuktikannya. Sejak era pr-kemerdekaan, era 

kemerdekaan hingga era reformasi sekarang ini ulama Aceh terus saja menunjukkan sikap 

kebangsaannya untuk pembangunan Indonesia.  Salah satu persoalan bangsa Indonesia 

sekarang adalah merebaknya paham radikal di kalangan masyarakat. Negara dalam hal ini 

tidak mungkin bisa menghadapi masalah ini tanpa peran serta ulama. Penelitian ini 

mencoba menelusuri kaitan antara nasionalisme pemikiran dan sikap ulama Aceh dan 

kontribusi mereka dalam menekan tumbuhnya potensi paham radikal di kalangan 

komunitasnya sendiri, yaitu pada santrinya di dayah (pesantran). Apakah nasionalisme 

ulama Aceh dewasa ini mampu meredam paham radikal yang mungkin berkembang di 

kalangan santri mereka sendiri. Bagaimana sebenarnya wawasan kebangsaan yang dimiliki 

ulama Aceh mampu diinternalisasikan kepada semua santri di dayah. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif, metode riset melalui deep interview, partisipant 

observasi, questioner dan telaah dokumen. 

 

Kata Kunci: Ulama Aceh, Nasionalisme dan Radikalisme 

 

A. Pendahuluan 

Secara ideal konseptual maupun historis sosiologis, peran ulama dan umara dalam 

kehidupan umat Islam sangat signifikan.1 Ulama maupun umara sama-sama mendapat 

atensi memadai dalam teks-teks suci Islam, sehingga memiliki kedudukan istimewa. 

Dalam studi-studi sosial tentang elit agama di Aceh menunjukkan bahwa keberadaan 

 
1Nur`aini,  Ulama, Simbol Kultural Masyarakat Aceh, Laporan Penelitian Individual (belum 

diterbitkan), Banda Aceh: Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat UIN Ar-Raniry, 2013, hal. 29.  



 
2 

 

ulama tradisional dalam masyarakat akar rumput sangat sentral dan menentukan. Posisi 

sentral itu terkait dengan dengan kapasitasnya sebagai elit agama yang berpengetahuan 

luas di bidang keagamaan dan dipercaya oleh masyarakat karena memiliki kharisma 

(wibawa) keagamaan. Dalam kapasitasnya yang besar, ulama berperan sebagai pengajar 

agama Islam (religious teacher) dan juru dakwah (Islamic missionaris) yang handal dan 

diterima secara massif. Pandangan keagamaannya menjadi rujukan santri dan masyarakat 

akar rumput (awam). Sementara dayah (pesantren) sebagai institusi keulamaan berfungsi 

sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional yang mumpuni bagi masyarakat sekitar. 

Tidak jarang, kapasitas dayah menjadi tolak ukur bagi pengukuhan kebesaran pengaruh 

keulamaannya dalam masyarakat. Dayah, selain bisa memainkan perannya sebagai wadah 

transmisi keilmuan Islam, sebagai pusat praktek peribadatan, tetapi juga berfungsi sumber 

rekomendasi pemerintah dalam memperkuat kohesivitas sosial, melakukan tindakan agensi 

sosial-politik dan tindakan-tindakan keaktoran sosial lainnya.2  

Sebagai pendidik utama di dalam lembaga dayah dan pengajar agama di 

masyarakat, ulama menjadi panutan (role mode) sehingga diyakini sebagai pemegang 

otoritas paling shahih tunggal dalam menafsirkan ajaran Islam, terutama di bidang teoretis 

dan praktis. Tidak heran bila dayah dijadikan sebagai lembaga pendidikan keagamaan 

alternatif, selain madrasah, bagi masyarakat. Sebab, dayah merupakan institusi pendidikan 

keagamaan yang memiliki daya tarik tersendiri, lantaran dalam sistem pembiayaannnya 

menganut sistem non-provit (nirlaba). Keikhlasan dan pengabdian ulama di dayah 

dipandang sebagai ibadah yang mendapat pahala langsung dari Allah. Keyakinan semacam 

ini merupakan spirit paling penting dalam kelangsungan pendidikan keagamaan di dayah. 

Para ulama pendidik melaksanakan pengajaran di dayah dengan berbagai ilmu keagamaan 

tanpa menerima bayaran dari santri. Pelaksanaan pendidikan pada lembaga dayah tidak 

menerapkan sistem pembayaran SPP (sumbangan pelaksanaan pendidikan). Sebagai 

kompensasinya, ulama dayah melibatkan santrinya dalam kegiatan usahanya di luar dayah.    

Sementara di sisi lain, realitas masyarakat Aceh sebagai penganut ajaran Islam 

fanatik yang menempatkan ajaran Islam sebagai satu-satunya basis nilai dan sistem 

pandangan dunia (worldview)--tetapi dengan standar pemahaman yang rendah--telah 

menjadi material sinergis bagi dominannya peran ulama sebagai aktor dalam transmisi 

keilmuan Islam dan agen perubah sosio-kultural di kalangan santri dayah dan dalam 

 
2Nirzalin, Krisis Agensi Politik Teungku Dayah di Aceh, Ringkasan Disertasi Program Doktor 

Sosiologi Fakultas Ilmu Sosial dan Politik Universitas Gadjah Mada Yogyakarta, 2011.  



 
3 

 

kehidupan masyarakat Aceh. Dalam konteks ini, ketergantungan masyarakat kepada ulama 

terlihat cukup dominan, terutama genre masyarakat rural—agraris, dimana ketergantungan 

pada siklus alam masih relatif besar.  Di sini ulama memainkan perannya sebagai 

pengawal pandangan dan praktek keagamaan umat. Kiprah ulama sebagai konsultan sosial 

keagamaan ini secara perlahan akan mengalami pengurangan dan pergeseran. Sebab, 

masyarakat terus mengalami perubahan, baik pada aspek kebutuhan, orientasi hidup dan 

pelbagai tantangan baru yang dihadapinya. Masyarakat akan mencari figur non-formal 

leader lainnya untuk mengadaptasikan dengan perubahan dan sekaligus memenuhi 

kebutuhannya yang semakin lengkap. 

Di Indonesia, ulama menempati posisi tersendiri yaitu sebagai mitra pemerintah 

dalam pembangunan bidang keagamaan dan keumatan. Kendati tidak termasuk dalam 

struktur negara, namun ulama berada dalam sistem pemerintahan. Paling tidak kehadiran 

organisasi Majlis Ulama Indonesia (MUI) secara sistemik dari tingkat pusat hingga daerah 

membuktikan bagaimana kuatnya posisi ulama di Indonesia. Demikian juga pengakuan 

pemerintah terhadap organisasi ulama di luar “ulama plat merah atau ulama pemerintah” 

seperti Nahdhatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah serta berbagai ormas keulamaan 

lainnya menunjukkan peran ulama dalam pembangunan sumber daya manusia cukup 

penting. Kemitraan pemerintah dengan ulama dalam konstelasi nasional lazimnya tidak 

lebih sebagai mediator terhadap kebijakan pemerintah yang bersentuhan dengan 

kepentingan masyarakat luas. Hubungan ini mengalami pasang-surut dalam dinamika yang 

berbeda-beda, tergantung rezim yang berkuasa saat itu. 

Dalam konteks Aceh, ulama berada pada posisi lebih signifikan, ulama di Aceh 

nyaris berada langsung dalam struktur pemerintahan. Akibatnya, bargaining ulama 

terhadap pemerintah menjadi lebih mudah dan kuat. Bahkan reposisi ulama dalam sistem 

pemerintahan di Aceh tidak saja sebagai mitra Pemerintah Aceh, tetapi juga sebagai dewan 

pertimbangan terhadap kebijakan Pemerintah Aceh. Bahkan salah satu dari empat bidang 

keistimewaan Aceh3 adalah peran sertanya ulama dalam pemerintah daerah. 

 
3Setelah lahir undang-undang nomor 44 tahun 1999 tentang keistimewaan Aceh, yang secara 

umum memberi kepada daerah Aceh beberapa keistimewaan dalam beberapa bidang, yang meliputi: 
bidang kehidupan beragama, bidang adat istiadat, bidang pendidikan, dan bidang peran ulama dalam 
penetapan kebijakan daerah, maka dayah, baik dayah salafiyah maupun dayah modern mulai mengalami 
perkembangan, karena mendapat perhatian pemerintah dalam membina dan mengembangkannya ke arah 
yang lebih. Kemudian dilanjutkan dengan lahirnya undang-undang nomor 18 tahun 2001, tentang otonomi 
khusus bagi propinsi daerah istimewa Aceh sebagai propinsi Nanggroe Aceh Darussalam. Dalam penjelasan 
atas undang-undang nomor 18 tahun 2001 tersebut disebutkan: bahwa ada hal-hal yang mendasar dari 



 
4 

 

Tidak sedikit ulama-ulama Pesantren yang terkenal, baik dari segi keilmuannya 

juga dari sumbangsihnya kepada negara. Banyak ulama-ulama Aceh yang syahid, gugur di 

medan perang melawan penjajah, membela negara dan tanah air, seperti Teungku Chik 

diTiro, Teungku Chik Kuta Karang, dan Teungku Fakinah. Mereka ini adalah insan pilihan yang 

merupakan  hasil dari didikan pesantren.4 

Dalam kapasitanya sebagai warasatul-anbiya’ (pewaris para nabi), ulama harus 

mengimplementasikan dan melestarikan misi kenabian, paling tidak harus mengemban 

peran tablig, tabyin, tahkim dan uswah dalam kehidupannya. Ulama Aceh telah 

mengemban peran religius ini, bahkan pernah membuktikan diri dalam mengemban peran 

politik (siyasah). Pasang surut peran ulama Aceh bisa kita cermati pada sejarah Aceh dari 

sejak keberadaannya di daerah ini hingga kini. 

 Dalam masyarakat Aceh, yang dikenal sangat religius, elite sosial ulama 

menempati peran signifikan. Meskipun egaliter, namun dalam kehidupan sosial 

masyarakat Islam terdapat stratifikasi yang cenderung membentuk piramida. Mayoritas 

umat Islam berada pada strata bawah dan menengah lalu mengerucut dan golongan ulama 

berada di puncaknya. Stratifikasi ini terbentuk atas pertimbangan kualitas dalam konteks 

intensif tidaknya yang bersangkutan terhadap Islam.5 Ulama, dalam hal ini diakui paling 

tinggi tingkat intensitas keilmuan dan pengamalannya terhadap ajaran Islam serta reputasi 

kealimannya diakui masyarakat. Oleh karenanya, ulama dipandang sebagai sumber 

kekuatan moral spritual umat, sumber sosialisasi Islam dan sumber kekuatan ikatan 

solidaritas yang. sosial umat yang diracik dalam suatu ikatan emosional keagamaan kukuh. 

Menurut al-Maududi, prinsip yang fundamental bagi negara dan masyarakat Islam 

ialah kesatuan dan kedaulatan universal dari Allah, “kepercayaan terhadap kesatuan dan 

 
undang-undang ini adalah memberi kesempatan yang lebih luas untuk mengatur dan mengurus rumah 
tangga sendiri termasuk sumber-sumber ekonomi, meningkatkan peran serta masyarakat, menggali dan 
mengimplementasikan tata bermasyarakat yang sesuai dengan nilai luhur kehidupan masyarakat Aceh. 
MPU Aceh, Kumpulan UU, Perda, Qanun dan Instruksi Gubernur Tentang Keistimewaan Nanggro Aceh 

Darussalam. (Banda Aceh, 2003), hal 51. 
4
Marzuki Abubakar, Arah Baru Pemikiran Ulama Pesantren di Aceh: Studi Penelitian di 

Dayah MUDI Mesra Samalanga Bireun , Makalah dimuat pada Jurnal STAIN Malikul Shalih 

Lhoekseumawe Aceh.  
 
5
 Bandingkan dengan stratifikasi ciptaan Clifford Geertz ketika meneliti masyarakat Islam di 

Mojokuto, Jawa Timur. Geertz memperkenakan trikotomi umat Islam, yaitu santri, Priyayi dan Abangan. Lihat 

bukunya Abangan Santri Priyayi Dalam Masyarakat Jawa, Terjemahan YIIS, Pustaka Jaya, Jakarta, 1983. 

Baca juga Azumardi Azra, “Menimbang Kembali Politik Aliran” dalam Imam Tholhah, Anatomi Konflik 

Politik di Indonesia, Rajawali Pers, Jakarta, 2001, hal. Xii. Juga Abdul Munir Mulkhan, Perubahan Periaku 

Poitik dan Polarisasi Ummat Islam 1965-1987 dalam Perspektif Sosiologis, Rajawali Pers, Jakarta. 1989, 

hal. 29. 



 
5 

 

kedaulatan Allah adalah sendi sistem sosial dan moral yang diajukan nabi”.6 Terbinanya 

masyarakat majemuk yang harmonis yang dipelopori Rasulullah dalam kehidupan 

masyarakat Madinah antar golongan diatur atas dasar kepentingan bersama dan secara 

demokratis, bagi masyarakat politik yang lebih homogen.7 Kebangkitan model masyarakat 

seperti ini kemudian juga dieksperimen di Aceh yang dikenal dengan kultur Islamnya. 

Sehingga ada ungkapan agama ngon adat lagee zat ngon sifeut, maksudnya adalah Islam 

dengan tradisi budaya rakyat Aceh saling menyatu, ibarat darah dengan daging. Hal ini 

berlaku dalam segala cabang ajaran dan sistem kemasyarakatan yang tidak boleh 

berlawanan dengan ajaran. Konon lagi, otoritas Islam di Aceh yang berstatus istimewa 

dalam agama, pendidikan dan adat-istiadat diformulasikan oleh pemerintah Indonesia pada 

tahun 1959.8 Kewenangan Aceh ini diperteguh pada tahun 1999, dimana Pemerintah 

Republik Indonesia mengeluarkan UU No. 44 Tahun 1999 tentang Keistimewaan Propinsi 

Daerah Istimewa Aceh. Dalam kehidupan beragama, kehidupan adat, pendidikan dan 

peran ulama dalam penetapan kebijakan daerah. Walaupun keluarnya undang-undang ini 

sarat dengan kepentingan politik, yaitu salah satu solusi untuk meredam konflik Aceh.9 

Penelitian tentang nasionalisme ulama Aceh dan penangkalan paham radikal di 

kalangan santri dayah tradisional antara lain bertujuan untuk menjaring informasi awal 

tentang potensi perkembangan paham radikal di kalangan santri dayah tradisional di Aceh, 

menjaring informasi awal tentang nasionalisme ulama dayah tradisional di Aceh, dan 

mengetahui proses internalisasi wawasan kebangsaan terhadap penangkalan potensi paham 

radikal santri.  

Berdasarkan latar belakang dan tujuan penelitian di atas, masalah yang akan 

dibahas dalam tulisan ini adalah bagaimana potensi perkembangan paham radikal di 

kalangan santri dayah tradisional di Aceh? Bagaimana nasionalisme (wawasan dan 

pemikiran kebangsaan) ulama dayah tradisional di Aceh dewasa ini? Bagaimana 

internalisasi wawasan kebangsaan terhadap penangkalan potensi paham radikal santri? 

Tulisan ini didasarkan pada  penelitian yang dilaksanakan di beberapa dayah 

tradisional yangt tersebar di daerah Kabupaten/Kota di Provinsi Aceh, seperti di Dayah 

Ruhul Fata Seulimum Kabupaten Aceh Besar, Dayah Jamia`h al-Aziziyah Samalanga, 

 
6Abul ‘Ala Al-Maududi, Political Theory of Islam (Lahore: Islamic Publication, 1977), 130. 
7Nurcholish Madjid, Cita-Cita Politik Islam Era reformasi, (Jakarta: Paramadina,1999), 60. 
8M. Yunus Melalatoa, “Kebudayaan Aceh: Adat dan Agama dalam Sistem Budaya Indonesia”, 

(Jakarta: Pamator, 1997), 217. 
9Syamsul Rijal, dkk. Syariat Islam dan Paradigma Kemanusiaan, (Banda Aceh: Dinas Syariat Islam 

Propinsi NAD, 2008), 5. 



 
6 

 

Dayah Cot Pu`uk Gandapura, Dayah Bustanul Arifin Kabupaten Bener Meriah, Dayah 

Darul Mujahidin Kabupaten Aceh Utara, Dayah Babussalam Kabupaten Aceh Singkil, dan 

Dayah BUDI Lamno Kabupaten Aceh Jaya. Subjek penelitian adalah ulama senior sebagai 

pimpinan dayah (abu atai abon), ulama muda sebagai tenag pengajar (aba, abiya, abati, 

waled, dan teungku), serta santri sebagai peserta didik di dayah. Adapun yang menjadi 

sumber data dalam penelitian ini adalah berupa data primer, yaitu berupa data yang 

diperoleh dari narasumber (ulama dan santri) di dayah melalui observasi, wawancara, 

angket dan telaah dokumen. Sedangkan data sekunder adalah sumber referensi 

kepustakaan beruba konsep, teori, peraturan, ketetapan, dokumen, dan data pasif lainnya 

yang berkaitan dengan permasalahan yang menjadi fokus dari penelitian. 

Tulisan ini didasarkan pada penelitian yang bersifat eksploratif-deskriptif. Di mana 

penelitian menggali informasi sevalid mungkin dari sumber data utama yang dijadikan 

subjek penelitian. Sehingga hasil penelitian ini dapat memetakan dan mendeskripsikan 

bagaimana kontribusi ulama dayah salafiyah di Aceh yang kental dengan nasionalismenya 

sehingga dapat meredam berkembangnya potensi paham radikal di kalangan santri dayah  

melalui internalisasi wawasan kebangsaan. 

B. Kajian Sarjana tentang Ulama dan Dayah 

 

Penelitian ini tidak secara lansung membahas perkembangan paham radikal di 

dayah (pesantren). Sebab, isu radikalisme di Aceh baru para tahap potensial, sehingga 

penilitian ini diarahkan untuk melihat sudut lain, yaitu wawasan kebangssaan yang 

dimiliki ulama dayah. Pemikiran dan pemahaman kebangsaan yang dimiliki oleh ulama 

apakah kemudian diinternalisasikan kepada santri. Sehingga kemudian membentengi santri 

dari masuk dan berkembangnya paham radikal dalam benak mereka. Salah satu kajian 

tentang wawasan kebangsaan adalah penelitian tentang wawasan kebangsaan masyarakat 

di perbatasan Aceh dengan Provinsi Sumater Utara. Penelitian yang dilaksanakan pada 

awal tahun 2014 oleh Tim Forum Pembauran kebangsaan (FPK) Badan Kesatuan Bangsa 

dan Politik dan Perlindungan Politik (Kesbangpollinmas) itu menyimpulkan bahwa 

masyarakat Aceh di perbatasan memiliki wawasan kebangssan yang lebih tinggi 

dibandingkan dengan masyarakat Aceh yang berada di daerah mainstream. Uniknya, dari 



 
7 

 

beberapa unsur tokoh yang diteliti, maka ulama atau tokoh agama menunjukkan sikap 

kenegaraan yang lebih besar.10 

Sementara kajian kepustakaan lainnya adalah berkenaan dengan ulama dan 

lembaga pendidikan dayah yang diurusnya. Penelitian tentang lembaga dayah dan ulama 

yang dihasilkannya telah banyak menarik perhatian sejumlah ahli. Dalam lingkup 

penelitian di Indonesia pada umumnya dan Aceh khususnya, paling tidak telah 

menghasilkan puluhan karya. Penelitian mengenai dayah di Aceh umumnya diteliti oleh 

berbagai-bagai pakar, baik dalam maupun luar negeri. Kendati buku-buku yang dikarang 

tidak secara khusus membahas tentang dayah salafi, namun sebagian besar peneliti telah 

memasukkan dayah sebagai sub-sub bahasan dalam penelitian mereka, termasuk laporan-

laporan penelitian, jurnal ilmiyah dan karya-karya ilmiyah lainnya seperti tesis M. Hasbi 

Amiruddin (1997) di Program Graduate (S2) McGill University Canada, The Response of 

the Ulama Dayah to The Modernization of Islamic Law In Aceh.11 Tesis tersebut 

membahas tentang perkembangan pandangan ulama dayah salafi terhadap modernisasi 

hukum Islam di Aceh. Sebelumnya A. Hasyimy (1981) dengan bukunya Sejarah 

Kebudayaan Islam di Indonesia,12 banyak membicarakan tentang perkembangan 

kebudayaan Islam Aceh, termasuk di dalamnya sub pembahasan yang menyebutkan 

tentang Institusi-Institusi pendidikan dayah salafi yang ada di Aceh. 

M. Isa Sulaiman (1986) dalam bukunya, “Sejarah, Sebuah Gugatan Terhadap 

Tradisi”, menjelaskan tentang perjalanan rakyat Aceh serta peranan ulama tradisional 

dengan Institusi pendidikannya seperti dayah dalam kehidupan sosial masyarakat. Safwan 

Idris (1998)13 dalam tulisannya, “Tokoh-tokoh Nasional, Overseas Education and The 

Evolution of The Indonesian Elite”, salah satu sub bahagiannya membahas tentang tradisi 

menetap di asrama (bahasa Aceh = meudagang) para pelajar dalam melanjutkan 

pendidikan antara satu dayah ke dayah lainnya. 

Selanjutnya Sulaiman Djalil (1980) mengadakan penelitian dengan topik 

“Fluktuasi Pendidikan di Aceh”, yang membahas perkembangan pendidikan di Aceh 

termasuk dayah, madrasah dan sekolah. Namun penelitian tersebut menafikan permasalah 

 
10 Tim FPK Kesbangpollinmas, Realitas Pembauran Kebangsaan Masyarakat Aceh Perbatasan, 

Banda Aceh: 2014. 
11M. Hasbi Amiruddin, The Response of the Ulama Dayah To The Modernization of Islamic Law In 

Aceh. Tesis Master Mc.Gill. Kanada, 1994.  
12Ali Hasjmy, Sejarah Kebudayaan Islam Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, 1990.  
13Safwan Idris, Refleksi Pewarisan Nilai-nilai Budaya Aceh, Peta Pendidikan Dahulu dan 

Sekarang, Jurnal Ar-Raniry, No. 73, 1998.  



 
8 

 

proses belajar di dayah terutama penggunaan kaedah pengajaran. Baihaqy AK (1985)14 

pernah melakukan penelitian mengenai “Ulama dan Madrasah di Aceh” yang kemudian 

diterbitkan oleh Rajawali Press dengan judul Agama dan Perubahan Sosial, membahas 

peranan ulama pada masa silam, namun bahasannya tidak juga mencakup tentang sistem 

pendidikan di dayah. Kemudian Kustadi Suhandang (1985) bersama rakan-rakannya juga 

pernah mengadakan penelitian dengan topik “Studi Tentang Dayah di Daerah Istimewa 

Aceh”, tapi pembahasannya sangat deskriptif dan tinjauannya lebih banyak pada 

perkembangan pendidikan sahaja tanpa melihat bagaimana proses belajar di dayah 

tersebut.  

Arbiyah Lubis (1999) dengan tajuk “Ulama Dayah - Studi Tentang Kualitas Ulama 

Dayah Masa Silam dengan Masa Kontemporer”, yang membahas peran ulama masa silam 

dan sekarang yang berasal dari alumni dayah, dimana masa silam ulama dayah sangat 

berperanan dan berkualiti berbanding ulama dayah masa kini. Tidak banyak kajian atau 

penulisan dibuat tentang kurikulum atau keberkesanan pengajaran dan pembelajaran di 

dayah di dalam membangunkan ilmuan Islam. 

Dalam karyanya yang lain, Safwan Idris pernah juga meneliti tentang 

Perkembangan Pendidikan Dayah; Antara Tradisi dan Pembaharuan di Daerah Istimewa 

Aceh (1999). Dalam karya ini Safwan bahwa pendidikan paling orisional di Aceh adalah 

pendidikan dayah. Dalam perkembangannya, dayah telah banyak mencetak para ulama 

baik dalam sistemnya yang tradisional (salafi) maupun modern. A. Halim Tosa Dayah dan 

Pembaharuan Hukum Islam di Aceh (2000) yang berpandangan bahwa dayah yang telah 

mendapat sentuhan modernisasi meniscayakan lahirnya ulama. Namun penelitian ini tidak 

memberi penegasan spesifik pada jenis ulama yang direproduksi lembaga dayah di Aceh 

tersebut. Besar kemungkinan bahwa nampaknya ulama yang dimaksud adalah ulama laki-

laki. Sri Suyanta dalam karyanya Peran Ulama Acej Era Reformasi (2001) mencoba 

memotret ulama Aceh pada fase ini dengan mengatakan bahwa ulama sangat responsif dan 

memainkan perannya yang signifikan terhadap perkembangan situasional tertentu di 

lingkungannya.   

Muhtarom HM, Reproduksi Ulama di Era Global; Resistensi Tradisional Islam 

(2004)15 menyimpulkan bahwa modernisasi kelembagaan pesantren tidak berpengaruh 

 
14Baihaqi AK., ” Ulama dan Madrasah Aceh”, dalam Agama dan Perubahan Sosial, Jakarta: 

Rajawali 1983.  
15Muhtarom. Reproduksi Ulama di Era Globalisasi: Resistansi Tradisional Islam. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2005.  



 
9 

 

banyak terhadap semangat dasar pendidikan di pesantren, yaitu yatafaqqahu fi al-din dan 

spirit tradisionalisme Islam yang begitu mengakar. Azhar M. Nur, Modernisasi Kurikulum 

Dayah di Aceh (2011)16 menyimpulkan bahwa restrukturisasi kurikulum  pembelajaran di 

dayah merupakan keharusan untuk memodernisasikan dayah. Fachri Yacob dan kawan-

kawan, Reproduksi Ulama Perempuan Pada Dayah di Aceh (2010)17 menemukan bahwa 

dayah dalam sistem tradisionalnya minim melahirkan ulama perempuan. Ulama 

perempuan baru akan dihasilkan oleh dayah manakala lembaga dayah mendapatkan 

sentuhan modernisasi. Mukhlisuddin Ilyas dalam penelitiannya yang berjudul Pendidikan 

Dayah di Aceh Mulai Hilang Identitas (2012)18 menyatakan bahwa Pendidikan Dayah di 

Aceh mulai hilang identitas. Lembaga pendidikan Dayah sebagai tempat penyelenggaraan 

pendidikan agama di Aceh, kini sudah hilang identitas. Pendidikan Dayah yang secara 

historis dibangun dan dikembangkan oleh masyarakat melalui pendekatan community 

Masjid Raya Banda Aceh Based, kini terkesan menjadi lembaga pendidikan elit sejak 

Pemprov Aceh mengeluarkan regulasi terhadap pendidikan di dayah. Dampak yang paling 

tragis dari intervensi tersebut terhadap proses pendidikan dayah adalah, hilangnya sikap 

sosial dari masyarakat sekitar untuk membantu eksistensi proses belajar mengajar di 

Dayah.  

Selanjutnya Muhammad Abdurrahman dalam disertasi yang telah dibukukan 

dengan berjudul; ”Aktualisasi Nilai-Nilai Persaudaran Islam Model dayah Aceh” 

19menyatakan bahwa dayah pada zaman berdirinya merupakan lembaga pendidikan formal 

Islam tradisional yang indigenoius Nusantara. Dayah telah eksis sebagai lembaga 

pendidikan dan dakwah Islam bersamaan dengan kedatangan Islam pertama kali ke 

Indonesia melalui Samudera Pasai Aceh. Dayah merupakan tempat berlangsungnya 

pembelajaran agama Islam yang intensif tentang berbagai kajian keislaman bagi anak dan 

remaja Muslim. Dayah juga berperan sebagai pusat internalisasi nilai-nilai keislaman 

seperti persaudaraan, silaturrahmi, kasih sayang, penghormatan, kesetiaan, tanggungjawab, 

kedisiplinan, kerja keras, keikhlasan dan pengorbanan (jihad). Seiring dengan perubahan 

zaman, dayah terus berkembang menyesuaikan diri dengan perubahan sosial masyarakat 

 
16Azhar M. Nur, Modernisasi Kurikulum Dayah di Aceh, Jogyakarta: Lantera Press, 2011.  
17Fachri Yacob dkk, Reproduksi Ulama Perempuan Pada Dayah di Aceh, Jakarta: Penelitian 

Kompetitif Kemenag RI-Pendis-Diktis, 2010.  
18Mukhlisuddin Ilyas,  Pendidikan Dayah di Aceh Mulai Hilang Identitas, Banda Aceh: Bandar 

Publishing, 2012. 
19Muhammad Abdurrahman,  Aktualisasi Nilai-Nilai Persaudaran Islam Model dayah Aceh, 

Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia Badan Litbang dan Diklat Puslitbang Lektur Keagamaan, 

2010. 



 
10 

 

dan kebijakan pemerintah yang mengintegrasikan dayah ke dalam sistem pendidikan 

nasional. Kendati demikian, dayah di Aceh telah memberikan kontribusi yang cukup besar 

terhadap pelbagai program pemerintah. Demikian juga sebaliknya, pemerintah Aceh telah 

menaruh perhatian yang sama besar terhadap lembaga pendidikan Islam ini seperti halnya 

lembaga pendidikan formal. Pemerintah menganggap bahwa eksistensi dayah sangat 

strategis dalam pembinaan akhlak dan moral anak bangsa terutama dalam menghadapi 

tantangan global dewasa ini.  

Sementara itu, Mulyadi Kurdi20 dalam buku ”Ulama Aceh Dalam Melahirkan 

Human Resourch di Aceh” menyebutkan bahwa hubungan antara ulama dayah dengan 

pemerintah sejak zaman kesultanan Aceh (era Sultan Iskandar Muda) hingga sekarang 

(masa Pemerintah Aceh) terjalin dengan akrab dan kooperatif. Konstribusi ulama sebagai 

penasehat umara (pemimpin) dalam setiap pengambilan keputusan penting yang 

menyangku hajat hidup rakyat banyak. Bahkan stabilitas pemerintahan sangat ditentukan 

sejauhmana hubungan umara dengan ulama berlangsung. Konstribusi dan andil ulama 

dalam pemerintahan telah memberikan banyak penyelesaian masalah politik dan juga 

agama. Karena itu ulama mendapat posisi yang menggembirakan dalam kerajaan Islam 

Samudera Pasai, misalnya. Ulama berperan aktif  sebagai penasehat hukum istana, di 

samping menjadi penyuluh agama bagi masyarakat luas. Dengan demikian tidak dapat 

dipungkiri peranan ulama di Aceh, baik di era kerajaan, pra-kemerdekaan, era 

kemerdekaan hingga dewasa inipun masih begitu besar dalam menengahi berbagai 

persoalan umat. 

Dari sejumlah penelitian yang telah ditelusuri di atas, nampaknya belum ada satu 

penelitian yang secara khusus menelusuri bagaimana pemikiran dan sikap kebangsaan 

ulama dayah salafiyah di Aceh dalam menegasikan mencuatnya potensi paham radikal di 

lingkungan dayah terutama pada santri. Kendati buku-buku yang dikarang tidak secara 

khusus membahas tentang dayah salafi, namun sebagian besar peneliti telah memasukkan 

dayah sebagai sub-sub bahasan dalam penelitian mereka, termasuk laporan-laporan 

penelitian, jurnal ilmiyah dan karya-karya ilmiyah lainnya  banyak membicarakan tentang 

perkembangan kebudayaan Islam Aceh, termasuk di dalamnya sub pembahasan yang 

menyebutkan tentang Institusi-Institusi pendidikan dayah salafi yang ada di Aceh.  

C. Ulama Diantara Nasionalisme dan Radikalisme. 

 
20Mulyadi Kurdi (editor), Ulama Aceh Dalam Melahirkan Human Resourch di Aceh,  Banda Aceh: 

Yayasan Aceh Mandiri, 2010. 



 
11 

 

Dalam penelitian ini terdapat tiga konsep utama yang harus dipahami sebelum 

pemaparan dengan baik dan seksama. Adapun ketiga konsep inti itu adalah term ulama 

dayah, nasionalisme dan radikalisme. Kendati ketiga istilah ini telah dipahami secara 

populer melalui berbagai publikasi ilmiah, namun peneliti berkewajiban memaparkan 

kembali ketiga term ini dalam batasan pengertian yang relevan dengan tema penelitian ini. 

Berikut ini masing-masing term dimaksud secara berturut-turut akan dijelaskan satu demi 

satu. 

1. Ulama Dayah 

Kajian tentang ulama, baik yang ada di dunia Islam maupun di Indonesia 

khususnya, terutama ulama laki-laki telah banyak dilakukan para peneliti, baik yang 

dilakukan oleh sarjana Indonesia sendiri maupun peneliti dari luar negeri. Karya mereka 

tersebar dalam pelbagai bentuk tulisan; ilmiah akademis maupun ilmiah populer. Sebagian 

besar telah dipublikasi dan sebagian lagi diyakini belum. Di Indonesia, pesantren 

mempunyai peranan penting dalam upaya mewarisi dan mengembangkan warisan 

intelektual dan spiritual.21 Hal ini bisa dipahami, karena dilihat dari latar belakangnya, 

pesantren berperan sebagai lembaga transformasi kultural yang menyeluruh dalam 

kehidupan masyarakat. Pesantren berdiri sebagai jawaban terhadap panggilan keagamaan, 

untuk menegakkan nilai-nilai agama melalui pendidikan, kegiatan masyarakat dan praktek 

ritual. Karena tradisi keilmuan di pesantren ataupun dayah mengalami dinamika tersendiri 

yang unik. Akan tetapi sebagaimana disinggung di atas, dayah atau pesantren sebagai 

lembaga pendidikan Islam tradisional tetap saja menyisakan satu persoalan besar, terutama 

berkenaan dengan sterio type sebagian kalangan yang menganggap bahwa dayah 

merupakan salah satu pusat pembenihan paham radikal di Indonesia. 

Dayah telah banyak berperan dalam pengembangan pendidikan di Aceh dengan 

melahirkan banyak ulama, terutama ulama yang mendalami ilmu agama,  baik mereka 

yang berada di Aceh, maupun di luar Aceh, seperti Syekh Burhanuddin Ulakan dari 

Pariaman, murid dari Syekh Abdurrauf Singkili (1024-1105 H/1615-1693 M)22 sebagai 

ulama orang pertama yang mendirikan lembaga pendidikan Islam di Sumatra Barat yang 

 
21Jamal D Rahal.man, ”Distorsi Khal.azanahal. Kultural Pesantren”, dalam  A. Naufal Ramzy (ed), 

Islam dan Transformasi Sosial Budaya, Jakarta: Deviri Ganan, 1993, hal.al. 125. 
22Pada masa tersebut Abdurrauf Singkili telahal. membina sebuahal. dayahal., yang dalam 

pelaksanaannya dibantu olehal. muridnya Syekhal. Daud Rumi,  yang diangkat sebagai tangan kanannya.  



 
12 

 

bernama surau23, dan Syekh Muhammad Maulana Yusuf al-Makassary (1626-1699 M.) 

adalah salah seorang ulama di Banten, yang pernah belajar di dayah Aceh pada masa 

kekuasaan Sulthanah Tajul Alam antara tahun 1641-1675 M.24  

Dalam konteks Aceh, ulama adalah sarjana Muslim alumnus lembaga pendidikan 

Islam tradisional non-formal yang disebut dengan dayah (pesantren). Ulama dan dayah 

merupakan dua dimensi yang saling melekat satu sama lain. Dayah menjadi pusat 

reproduksi ulama atau yang dikenal ulama alumni dayah. Di lembaga dayah calon ulama 

dididik, dibentuk dan disiapkan melalui kajian disiplin ilmu bahasa dan keagamaan pada 

sejumlah referensi (kitab kuning) untuk menjadi ulama yang siap mengabdi kepada 

masyarakat, negara dan bangsa. Gelar ulama menunjukkan taraf keilmuan yang diperoleh 

seseorang setelah melalui proses pendidikan selama di dayah. Selain itu, gelar ulama juga 

sekaligus sebagai salah satu bentuk pengakuan dan penghormatan masyarakat terhadap 

keilmuan seorang alumni dayah. Ulama dalam pemahaman masyarakat Aceh sejak dahulu 

sampai sekarang adalah hak periogratif out-put pendidikan dayah. Seseorang dianggap 

sebagai ulama atau seseorang yang pantas disebut ulama adalah sarjana agama Islam 

alumnus dayah. Sementara itu alumnus lembaga pendidikan umum (sekolah hingga 

perguruan tinggi) tidak disebut atau tidak diakui sebagai ulama, kecuali sebelumnya 

sempat mengenyam dunia pendidikan dayah.  

Terma “ulama” paling tidak dalam konteks sosio-kultural masyarakat Aceh 

nampaknya belum mengalami pergeseran karakteristiknya. Sampai sejauh ini, ulama lebih 

dikarakterkan sebagai seseorang yang mendalami ilmu agama Islam (yatafaqqahu fiddin) 

di lembaga pendidikan Islam tradisional (dayah/pesantren) kemudian mengabdikan ilmu 

tersebut secara konsisten (ideal) di tengah-tengah masyarakat sekitar yang sifatnya 

terbatas. Akibat dari pengabdian yang tulus ikhlas tersebut, masyarakat mengakui 

eksistensi keulamaannya yang ditandai dengan penghormatan (ta`zim) dari santri dan 

masyarakat di sekitarnya. Gezah keulamaannya tampak mulai dari tampilan pakaiannya 

yang sederhana, tutur katanya yang bersahaja, tingkah lakunya yang penuh etika sampai 

pada pola hidupnya yang tidak bermewah-mewahan. Sementara itu, karakteristik ulama 

 
23Azyumardi Azra, Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, (Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 2002), cet. IV,  hal.al. 23 dan 119. Lihal.at juga Azumardi Azra dan Oman 

Fathal.urrahal.man, Jaringan Ulama, dalam “Insklopedi Tematis Dunia Islam, Asia Tenggara" (Jakara: 

Ichal.iar Baru Van HAL.oeve, tt,) jilid 5, hal.al. 122. 
24Abu HAL.amid, Syekhal. Yusuf, Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 2005), cet. II, hal.al. 91. 



 
13 

 

yang agak “ketat” dan nyaris idealis sebagaimana dideskripsikan di atas hingga kini masih 

bertahan dan belum berubah. Paling tidak, kualifikasi seorang ulama adalah alumnus 

dayah semata masih bertahan.  Akan tetapi dari aspek penampilan keseharian seperti 

berpola hidup sederhana tidak lagi nampak dalam konteks dunia modern sekarang ini. 

Dalam konteks ini terlihat bahwa karakteristik ulama tidak lagi dilihat dari personifikasi 

lahiriyah atau penampilan fisik dan pola hidup yang dianut seorang ulama. 

Sementara itu, seseorang yang mendalami ilmu agama Islam dari lembaga dayah 

dan perguruan tinggi agama sekaligus, kemudian mengaplikasikan pengetahuan dan 

pengamalan agamanya di dalam altar kehidupan yang lebih luas tidak dikategorikan 

ulama. Namun, lembaga dayah sebagai basis utama dimana ulama direproduksi masih 

tetap dipertahankan sebagai basis dimana ulama direproduksi. Kendati setamat dari dayah, 

seorang kader (calon) ulama boleh jadi melanjutkan studi ke lembaga pendidikan lain, hal 

itu masih mempengaruhi legalitas keulamaannya. Sejauh ini masyarakat belum bisa 

menerima karakteristik ulama yang agak moderat ini. Bahkan pada skala yang agak 

ekstrem, sebagian masyarakat belum dapat menerima ulama berbasis dayah tetapi 

kemudian melompat jauh ke dalam dunia lain di dunia non-keagamaan. Kendati ia masih 

konsern terhadap nilai keagamaan dan sosio-kultural yang melingkupi alam pikiran dan 

tradisi  dayah. 

Jadi, ada kesan umum dalam masyarakat Aceh pada bahwa gelar ulama hanyalah 

diperoleh oleh seseorang yang alim tentang ilmu keislaman dan ia lulusan dari lembaga 

pendidikan Islam tradisionl yang bernama dayah. Selebihnya, bukanlah atau tidak berhak 

disebut ulama, semisal alumnus perguruan tinggi agama Islam sekalipun. Sebab, 

masyarakat Aceh sudah terlanjur mengklaim dan mengakui bahwa yang namanya ulama 

adalah alumnus dayah. Di luar lembaga dayah tidak mendapat pengakuan sah dari 

masyarakat. Menurut pandangan salah seorang teungku25 (tepatnya pengurus Dayah 

Jeumala Amal), hal tersebut kemungkinannya disebabkan pergesekan kuat dualisme sistem 

pendidikan, dikhotomi pendidikan agama dan umum, penyelenggaraan pendidikan dua 

atap. Bahkan asumsi destruktif yang lebih jauh adalah lembaga pendidikan agama yang 

sifatnya formal atau di bawah kendali pemerintah seperti madrasah maupun sekolah agama 

 
25Dalam suatu kesempatab wawancara dengan Drs. Teungku HAL.amdani AR, guru MA Dayahal. 

Jeumala Amal Luengputu Kabupaten Pidie Jaya Provinsi Acehal., 29 Oktober 2010 di Kantor Dewan Guru 

Dayahal. Jeumala Amal.  



 
14 

 

juga dianggap bukan lembaga pendidikan agama (Islam). Bagi kalangan komunitas dayah 

sendiri berkembang klaim bahwa dayah adalah satu-satunya lembaga pendidikan agama. 

Ironisnya lagi, alumnus dayah yang tidak konsisten berada di jalur pendidikan 

dayah seperti mengembangkan almamater atau mendirikan dayah lain, kemudian ia beralih 

ke jalur pendidikan non-dayah (sekolah, madrasah atau perguruan tinggi agama) atau 

bekerja dalam profesi lain seperti beralih ke jalur PNS baik birokrasi, guru, pengusaha atau 

politisi, yang dalam anggapan elit dayah cendrung ke arah ”duniawi”, maka mereka ini 

tetap saja tidak mendapat pengakuan lagi sebagai ulama, disebabkan ”pengkhianatan” 

tersebut. Jadi, gelar ulama secara terbatas dan ketat hanya diberikan kepada mereka yang 

secara istiqamah mendedikasikan hidup secara sejati hanya untuk mengabdi di jalur 

pendidikan dayah. Buktinya banyak alumnus dayah tradisional tertua dan memiliki nama 

besar, pengaruh dan alumnusnya yang dikenal luas oleh masyarakat Aceh maupun bertaraf 

nasional, tetapi mereka tetap saja tidak mendapat pengakuan sebagai ulama. Dikarenakan 

setelah menamatkan pendidikan di dayah, mereka melanjutkan studi ke perguruan tinggi 

baik agama maupun umum.  Padahal, kapasitas keulamaan dan intelektualitas mereka 

relatif di atas kemampuan seseorang yang diakui sebagai ulama. Tetapi sekali lagi, ia tetap 

tidak mendapat keabsahan sebagai seorang yang mendapat panggilan ulama. 

2. Nasionalisme 

Wawasan mengandung arti pandangan, penglihatan, tinjauan, atau tanggapan 

inderawi. Kata wawasan selain mewujudkan kegiatan untuk mengetahui isi, juga 

melukiskan cara pandang, cara lihat, cara tinjau atau cara tanggap inderawi. Wawasan 

kebangsaan adalah cara pandang suatu bangsa yang manifestasinya ditentukan oleh dialog 

dinamis dari bangsa tersebut dengan kesejahteraan, kondisi objektif geografis maupun 

kebudayaan serta ideaitas yang dijadikan aspirasi sebagai bangsa yang merdeka, 

bermartabat, berdaulat, dan karena itu memiliki identitas yang khas yang menjiwai bangsa 

tersebut dalam tindak kebijaksanaan.26 Dengan demikian, wawasan kebangsaan adalah 

penhayatan hidup warga negara sebagai penghayatan hidup, dan sebagai pengakuan ciri-

ciri dan sikap perilaku dalam kehidupan berbangsa, bangsa Indonesia. Dengan 

mengahayati jati diri kodrat bangsa sendiri maka dengan sendirinya akan lebih mudah 

 
26HAL.M Jamil, Wawasan Kebangsaan dan Perwujudannya Dalam Masyarakat, Banda Acehal.: 

Direktoral Sosial Politik Provinsi Daerahal. Istimewa Acehal., 1992, hal.al. 4.  



 
15 

 

menyusun kesatuan bangsa; kesatuan budaya, kesatuan ekonomi, dan kesatuan pertahanan 

keamanan, sebagai bentuk perwujudan dari eksistensi nasional. 

 Wawasan kebangsaan amat diperlukan oleh suatu bangsa dan negara yang merdeka 

dan berdaulat seperti Indonesia. Karena berakar pada wawasan kebangsaan inilah suatu 

bangsa akan mampu menempatkan diri sebagai bangsa dan negara yang dapat disejajarkan 

dengan bangsa-bangsa lain. Esensi wawasan kebangsaan adalah pembelajaran untuk 

menyadarkan warga Negara terhadap pentingnya arti kehidupan bersama yang dilandasi 

oleh prinsip persamaan hak serta kewajiban di hadapan hokum dan pemerintahan. Selain 

itu wawasan kebangsaan juga sekaligus sebagai pembentuk tata pandang yang sehat dan 

wajar mengenai masa depan bangsa. 

 Lahirnya wawasan kebangsaan ini diaspirasi oleh rasa kebangsaan, yaitu kesadaran 

kolektif suatu bangsa sebagai sebagai hasil dialektika alamiah yang berakar pada 

persamaan nasib dan hak serta kewajiban di hadapan hukum dan pemerintah. Kristalisasi 

wawasan kebangsaan inilah kelak melahirkan konsepsi wawasan kebangsaan yang 

merupakan pemikiran yang bersifat nasional di mana suatu bangsa memiliki cinta 

kehidupan dan tujuan nasional yang jelas. Melemahnya wawasan kebangsaan suatu bangsa 

dapat dipengaruhi atau disebabkan oleh beberapa faktor, antara lain adalah tidak 

terdorongnya warga bangsa untuk menggunakan hak berpartisipasi dalam proses 

penyusunan kebijakan pembangunan, Lemahnya penegakan hukum dan penanganan 

hukum berlangsung secara tidak adil dan diskriminatif, kurang terbangunnya rasa 

kepercayaan antara pemerintah dan rakyat dalam penyelenggaraan pemerintahan dan 

penyampaian informasi secara tepat guna, kurangnya pemberian kesempatan yang sama 

bagi seluruh warga bangsa untuk meningkatkan kesejahteraan, kurangnya pemberian 

pelayanan untuk memenuhi kebutuhan publik, dan terjadinya demoralisasi aparatur 

pemerintah.27 

Indonesia adalah negara yang didirikan di atas dasar falsafah bangsa Pancasila dan 

UUD 1945, Bhinneka Tunggal Ika dengan bentuk negara kesatuan. Indonesia adalah 

negara yang cukup majemuk dari aspek suku bangsa, budaya, etnis, bahasa daerah, ras dan 

keyakinan (agama), tradisi, dan filosofi lokal yang kaya dan unik. Pluralitas bangsa 

Indonesia pada satu sisi menjadi modal dan kekayaan yang berpotensi memajukan bangsa 

Indonesia. Tetapi bila tidak dikelalo dengan baik, semua potensi ini akan membawa 

 
27Bustami Usman, Buku Saku Wawasan Kebangsaan Provinsi Acehal., Banda Acehal.: Badan 

Kesbangpollinmas Prov. Acehal., 2013, hal.al. 12.  



 
16 

 

mudharat atau sumber pemicu konflik yang akan merongrong keutuhan negara. Wawasan 

kebangsaan dalam konteks keunikan Indonesia yang demikian rupa sangat diperlukan oleh 

segenap anak bangsa guna menumbuhkembangkan kecintaan kepada negara dan bangsa 

Indonesia. Kesadaran akan tanggungjawab warga negara terhadap keutuhan dan 

kedaulatan NKRI mutlak ditumbuhkan melalui lembaga pendidikan yang berkembang di 

segenap lapisan masyarakat Indonesia.28 

3. Radikalisme  

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, radikalisme diartikan sebagai“paham atau 

aliran yang menginginkan perubahan dengan cara keras atau drastis."5 Sementara Sartono 

Kartodirdjo mengartikan radikalisme sebagai “gerakan sosial yang menolak secara 

menyeluruh tertib sosial yang sedang berlangsung dan ditandai oleh kejengkelan moral 

yang kuat untuk menentang dan bermusuhan dengan kaum yang memiliki hak-hak 

istimewa dan yang berkuasa.”6 Dengan demikian, radikalisme merupakan gejala umum 

yang bisa terjadi dalam suatu masyarakat dengan motif beragam, baik sosial, politik, 

budaya maupun agama, yang ditandai oleh tindakan-tindakan keras, ekstrim, dan anarkis 

sebagai wujud penolakan terhadap gejala yang dihadapi. 

Selain istilah radikal, sebutan lain yang sering dipakai untuk melabeli gerakan 

yang cenderung anarkis ini adalah; fundamentalis, ekstrim, dan militan. Keempat istilah 

tersebut pada umumnya diarahkan kepada seseorang atau sekelompok orang dengan nada 

peyoratif, menghukum, menyudutkan, dan merendahkan akibat perbuatannya yang radikal, 

eksklusif, tertutup, merasa benar sendiri, dan absolut dalam menghadapi masalah tertentu. 

Karena itu, apabila ada kelompok yang dicap radikal, fundamentalis, ekstrim, atau militan, 

maka masyarakat pada umumnya akan segera menjauhi atau mengucilkan. Atau, jika 

ditemukan kelompok masyarakat yang memperlihatkan pola tingkah laku atau pandangan 

yang ganjil dan aneh, yang kurang sesuai dengan perilaku masyarakat pada umumnya, 

maka kelompok tersebut akan segera dicap radikal, fundamentalis, ekstrim, atau militan. 

Menurut Muchtar Buchori, ada dua hal mengapa gerakan-gerakan radikal 

seringkali mengalami ketegangan dengan lingkungan mereka; pertama, intoleransi mereka 

terhadap pandangan-pandangan, sikap, serta perilaku yang berlainan dengan selera 

mereka; kedua, kebiasaan mereka untuk membentuk bagian-bagian khusus dalam tubuh 

 
28Popong Otje Djundjunan, Memaknai Persatuan dan Kesatuan Untuk Mewujudkan Bangsa yang 

Berkarakter, Makalahal. disampaikan pada Seminar Nasional Kebangsaan Kementerian Dalam Negeri, 

Jakarta: HAL.otel Jayakarta, 17-19 November 2015.   



 
17 

 

organisasi mereka, yang dalam perkembangan lebih lanjut menjadi alat gerakan yang 

bersifat paramiliter. 

Apabila dihubungkan dengan gerakan keagamaan, radikalisme bias muncul pada 

penganut agama apa saja dan di mana saja. Hal ini tidak berarti setiap agama mengajarkan 

kekerasan. Justru sebaliknya, setiap agama diyakini oleh pemeluknya mengajarkan 

kedamaian, toleransi, dan kasih sayang. Dalam Islam misalnya, dilarang keras untuk 

bersikap ekstrim (ghulūw), menindas (zālim), sewenang-wenang dan melampaui batas. 

Sebaliknya Islam mengajak umatnya agar berlaku santun, toleransi, saling memaafkan, dan 

kasih sayang. Bahkan di antara agama-agama samawi, ajaran Islam merupakan jalan 

tengah (wasat) antara agama Yahudi dan agama Nasrani. Agama Yahudi yang dibawa 

Nabi Musa adalah agama hokum yang dalam praktiknya cenderung keras, kaku, dan serba 

haram, sehingga Allah hanya dipersepsi sebagai hakim yang sewaktu-waktu siap 

menghukum. Lalu datang Nabi Isa dengan membawa ajaran teodisi yang serba lembut dan 

serba kasih, yang dalam praktiknya terlalu banyak menekankan “maaf” sehingga menjadi 

terlalu permissif dan serba halal. Maka, Nabi Muhammad datang dengan membawa Islam 

sebagai jalan tengah, yang menggabungkan segi hukumnya Nabi Musa dan segi kasihnya 

Nabi Isa, yang “tidak serba menghukum dan tidak serba memaafkan”, tapi harus arif dan 

bijaksana “kapan menghukum dan kapan memaafkan”. Konsep moderasi ini dapat dilihat 

dalam al-Qur’ān surat al-Shūrā ayat 40-41 yang berbunyi : “Dan balasan suatu kejahatan 

adalah (harus dibalas) dengan kejahaan yang setimpal. Namun barangsiapa yang 

memaafkan dan berbuat baik, maka pahalanya menjadi (tanggungan) Allah. (Akan tetapi) 

orang yang membela diri/melawan karena diperlakukan tidak adil, maka ia tidak dapat 

dipersalahkan”.  

Dengan demikian, dalam melihat fenomena radikalisme agama harus dibedakan 

antara agama dan penganutnya. Agama, sebagaimana ungkapan Nurcholish Madjid, 

tetaplah sebagai sebuah ajaran moral yang mencintai nilai-nilai dasar kemanusiaan. Karena 

itu agama tidak bisa dituduh sebagai motivator penggerak perilaku menyimpang.Yang bisa 

dikenakan tuduhan teroris, radikal atau ekstrim adalah pemeluk agama itu sendiri. Dan itu 

bukan monopoli pemeluk agama tertentu. Gerakan-gerakan radikal dan ekstrim bisa terjadi 

pada pemeluk setiap agama yang ada. 

Jika tidak ada agama apapun yang mengajarkan kekerasan, dan bahkanradikalisme 

sangat kontradiktif dengan semua agama, faktor apa yang menjadi penyebab terjadinya 

gerakan-gerakan radikal berbau agama? Mengapa suatu kelompok menindas, membunuh, 



 
18 

 

dan menganiaya kelompok lain atas nama agama? Tidak mudah menjawabnya. Mencari 

faktor di luar agama—seperti sosial, politik, ekonomi—sebagai pemicunya sangat 

mungkin, tapi berusaha mengelak untuk tidak mengaitkan radikalisme dengan agama— 

sebagaimana dipahami pemeluknya— bukan hal yang mudah, karena dalam realitas 

fenomina tersebut mudah dijumpai. Yang jelas, sebagaimana pendapat Mun’im A. Sirry, 

radikalisme agama tidak pernah terjadi di ruang hampa atau dalam situasi vakum, selalu 

ada sebab dan sasaran. Dengan demikian, radikalisme agama seringkali muncul sebagai 

reaksi atas aksi sebelumnya yang dipandang merugikan agama dan penganutnya. Contoh 

yang masih aktual adalah kasus pemuatan 12 kartun Nabi Muhammad saw oleh surat kabar 

Denmark Jyllands-Posten yang mendapat reaksi keras umat Islam sedunia karena isinya 

sangat melecehkan Nabi Muhammad dan agama Islam.12Kemarahan umat Muhammad pun 

semakin tak terbendung karena, dengan dalih kebebasan berekpresi, pemerintah Denmark 

tidak mau meminta maaf. 

Paham radikal (radukalisme) yang dimaksudkan dalam penelitian ini adalah  

paham ekstrem, tegas, dan keras (non-moderasi) yang mengancam eksistensi dan stabiltas 

tatanan yang sudah eksis dan mapan sebelumnya. Paham radikal juga bisa dipahami 

sebagai paham yang melawan dan berseberangan secara kontras dan ingin berada di luar 

paham mainstream yang sudah ada. Biasanya, paham radikal adalah paham yang tidak 

popular (makruf) atau paham asing di luar pemahaman umum yang telah berlangsung 

sebelumnya. Paham radikal lazimnya diekspresikan dengan cara-cara yang keras dan kasar 

dan tidak jarang sengaja tidak mengindahkan etika. Paham radikal adalah paham yang 

memilih langkah garis keras sebagai metode gerakan dan perjuangannya. Pemaksaan dan 

tuduhan kesalahan terhadap siapa saja yang berada di luar barisan dengan mereka 

merupakan jalan pintas yang sering ditempuh oleh penganut paham radikal.    

Secara umum paham radikal dapat dipicu oleh tiga latar belakang, yaitu paham 

radikal yang dilandasi oleh unsur keagamaan, sosial-budaya, ekonomi-politik. Seperti 

radikalisme Islam (Islam fundamental), radikalisme kaum sosialis (gerakan buruh), 

radikalisme kaum homo (budaya) yang memaksakan negara untuk mengakui perkawinan 

sejenis, dan radikalisme dalam bentuk pemberontakan politik suatu kelompok warga 

negara terhadap pemerintahan yang sah, seperti gerakan sparatisme. Radikalisme yang 

dimaksudkan dalam penelitian ini lebih dimaksudkan pada paham radikalisme politik. 

Dimana tesis penelitian ini adalah nasionalisme ulama dayah salafiyah mampu meredam 



 
19 

 

berkembangnya paham radikal santri melalui internalisasi wawasan kebangsaan di 

lembaga pendidikan Islam tradisional seumpama dayah. 

Salah satu bentuk konkrit radikalisme adalah terorisme. Dalam masyarakat 

Indonesia yang majemuk, masalah terorisme di Indoneisa menjadi problem sosial yang 

membutuhkan perhatian tersendiri dari semua elemen bangsa. Istilah terorisme pertama 

kali muncul dalam Revolusi Prancis 1789-1797 dan dalam jangka lama ia digunakan untuk 

mendefinisikan kekerasan yang dilakukan oleh negara. Terorisme adalah segala hal yang 

merupakan penindasan kebebasan pribadi individu oleh partai yang berkuasa atau rezim 

militer. Semua perbuatan terorisme melibatkan kekerasan atau ancaman kekerasan dan 

sering diikuti dengan tuntutan spesifik. Kekerasan tersebut umumnya diarahkan kepada 

sasaran sipil dengan motif politis. Terorisme bukanlah satu-satunya cara menuju tujuan-

tujuan radikal dan dengan demikian ia harus dibandingkan terhadap strategi-strategi 

alternatif yang tersedia bagi pihak tertentu.29 Terorisme merupakan masalah yang 

kompleks, penyebabnya beragam dan orang-orang yang terlibat di dalamnya lebih 

beragam lagi. Semua ini tidak luput dengan faktor dan motivasi tiap tindakan individu atau 

kelompok teroris dan harus memperhitungkan keberagaman yang bergitu banyak ini. 

Adapun faktor yang mendorong terbentuknya terorisme adalah ekonomi, social, 

dan ideologi.30Terdapat dua sebab utama dan satu sebab tambahan fenomena terorisme, 

yakni doktriner, sosial dan politik. Pertama mengacu kepada adanya bentuk-bentuk 

keberagaman tertentu yang non-kompromis dan cenderung kepada kekerasan sebagai 

penyelesaian masalah. Kedua menjelaskan bahwa pola keberagaman tersebut pada 

gilirannya seringkali merupakan produk dari faktor social yang ada tertutama berbagai 

bentuk penderitaan yang terjadi di dunia Islam. Ketiga, bahwa hubungan kausal antara 

teror dan doktrin radikal serta doktrin tersebut dengan penderitaan sosial tidak selalu 

berlangsung secara alami, melainkan kadangkala juga “direkayasa” oleh pihak tertentu 

untuk kepentingan sepihak. Faham politik kenegaraan yang menghendaki adanya 

perubahan dan perombakan besar sebagai jalan untuk mencapai taraf kemajuan. Setiap 

bentuk teror amat berlawanan dengan ajaran agama apapun. Karena semua agama 

menekankan arti penting persaudaraan, perdamaian, dan tanggung jawab bersama untuk 

 
29Walter Laqueur, Origins of Terorism, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2003, hal.al. 8.  
30Faktor ini dapat menjelaskan perilaku kelompok besarnya, tetapi seringkali tidak dapat 

menjelaskan tindakan yang dilakukan olehal. beberapa gelintir orang saja. Penampakan lainnya ditandai 

olehal. meningkatnya fanatisme meskipun bukan merupakan hal.al baru bagi para pemerhal.ati terorisme, 

tetapi semakin penting dalam tahal.un-tahal.un terakhal.ir ini dibandingkan terhal.adap hal.al yang lain.  



 
20 

 

memelihara dan menjaga kehidupan. Tindakan teror yang dilakukan oleh seseorang yang 

beragama Islam tidak dengan sendirinya berkaitan dengan agama Islam. Karena itu 

terorisme yang dilakukan seseorang atau sekelompok orang tidak bisa dialamatkan pada 

kesalahan agama yang dipeluknya, apa pun agama orang itu, baik Islam, Kristen, Yahudi, 

Hindu, Budha, Sinto dan yang lainnya. 

Dengan demikian ada dua pekerjaan besar yang bisa dilakukan untuk menangkal 

paham tersebut supaya tidak tumbuh membesar. Pertama, aksi-aksi penawar radikalisme 

perlu digiatkan. Kampanye tentang bahaya radikalisme, seperti halnya gerakan 

antinarkotika bisa dilakukan. Sistem kelompok keluarga sangat berperan besar dalam 

mempertebal  toleransi dan bersedia menerima perbedaan agar ideologi tidak ditafsirkan 

secara sempit dan akhirnya berakibat deskrutif. Pekerjaan besar kedua adalah harus 

dilakukan pemerintah yakni merumuskan rehabilitasi yang tepat bagi para terpidana 

terorisme. Badan Nasional Penanggulangan Terorisme (BNPT) yang akan dibentuk 

pemerintah semestinya berperan besar dalam proses pelumpuhan radikalisme ini. Badan 

ini bisa bekerja sama dengan Departemen Tenaga Kerja, Departemen Sosial, juga tidak 

ketinggalan Psikolog untuk melakukannya, dan melibatkan semua warga negara yang 

memiliki paham kebangsaan yang kental untuk membantu sebuah upaya deradikalisasi. 

Gerakan radikal tidak mungkin dibunuh sama sekali, terutama di negeri yang penuh 

dengan celah hukum seperti Indonesia. 

Radkalisme dalam konteks kebangsaan dapat dimaknai dengan potensi ancaman 

yang memungkinkan terjadinya disintegrasi bangsa. Dimana ancaman disintegrasi bangsa 

merupakan suatu fenomena yang terjadi di berbagai belahan bumi, terutama terjadi di 

negara-negara yang lahir dan merdeka setelah perang dunia II. Kondisi ini diperbruk lagi 

dengan  politik “Balkanisasi”31 diantara negara-negara besar dunia. Indonesia merupakan 

salah satu negara yang berpotensi terjadinya ancaman disintegrasi bangsa. Potensi ini 

dipicu oleh beberapa faktor seperti munculnya daerah yang ingin memisahkan diri, 

superioritas dan politik kepentingan kelompok/golongan yang semakin meningkat, 

menguatnya semangat primordialisme, memudarnya asas kesatuan wilayah nusantara 

sehingga terjadi pengusiran dan penjarahan miliki warga lain, penggunaan kekerasan dan 

pemaksaan atas dasar terhadap kelompok minoritas, meniru budaya asing dan 

 
31Politik Balkanisasi adalahal. pengotak-ngotakan baru atas daerahal. yang bersengketa sebagai 

kompromi jalan keluar. Politik ini menjadi katalisator bagi disintegrasi suatu bangsa dan negara yang sedang 

bersengketa.   



 
21 

 

meninggalkan budaya sendiri, lunturnya budaya menghormati sinbol-simbol kenegaraan, 

dan tingginya disparitas sosial, ekonomi dan politik antar daerah.32 

Untuk menghindari terjadinya ancaman terhadap disintegrasi bangsa dapat 

diupayakan melalui pembentukan karakter masyarakat yang berwawasan kebangsaan. 

Diantara ciri masyarakat yang berkarakter kebangsaan itu antara lain adalah masyarakat 

yang memili rasa hormat dan bertanggungjawab, masyarakat yang bersikap kritis terhadap 

persoalan bangsa, masyarakat yang selalu membudayakan dialog, masyarakat yang terbuka 

terhadap semua hal positif, masyarakat yang berfikir objektif-rasional, masyarakat yang 

mampu menegakkan keadilan, dan masyarakat yang berperilaku jujur. Nilai karakter 

pembentuk masyarakat berwawasan kebangsaan ini bersumber dari beberapa unsur, antara 

lain ajaran agama, budaya, bahasa, dan dinamika sosial. Sementara itu tolak ukur suatu 

masyarakat telah memiliki wawasan kebangsaan antara lain adalah adanya keputusan 

warga negara bersatu sebagai bangsa, adanya perasaan senasib dan sepenanggungan, 

adanya kepentingan bersama dan kepentingan dari unsur-unsur pembentuk bangsa, 

kesadaran mendahulukan kepentingan yang lebih besar dari pada kepentingan pribadi atau 

kelompok, adanya tekad untuk mempertahankan rasa dan semangat kebangsaan, dan 

adanya kemampuan bangsa untuk secara terus-menerus memenuhi unsur-unsur 

pembentuknya. 

Lenyapnya wawasan kebangsaan pada warga negara dapat ditandai dengan 

hilangnya kepercayaan rakyat kepada kebijakan pemerintah, hilangnya rasa kebangsaan 

dari segenap lapisan warga negara, dan munculnya sikap pengingkaran terhadap sejarah 

bangsa. Penyakit kronis kebangsaan ini dapat dikuatkan dengan menguatkan fungsi 

instruksionalisasi, fungsi ekonomi, dan fungsi kulturasi. Karena itu wawasan kebangsaan 

harus dibangun, dijaga dan dipelihara dengan menciptakan kebebasan dari diskriminasi 

ras, etnis dan agama, kebebasan dari kekurangan untuk dapat menikmati kehidupan yang 

layak, kebebasan untuk mengembangkan potensi individu dan masyarakat, kebebasan dari 

ketidakadilan dan penyimpanga hukum, kebebasan berfikir, berkreasi dan berpartisipasi 

dalam pembuatan keputusan serta kebebasan berorganisasi, dan yang terakhir kebebasan 

untuk mendapatkan pekerjaan yang layak tanpa eksploitasi. 

Untuk mewujudkan sejumlah kebebasan di atas, maka diperlukan kebijakan khusus 

demi terpeliharanya kesadaran wawasan kebangsaan bagi setiap warga negara. Diantara 

 
32Bustami, Wawasan…, hal.. 17.  



 
22 

 

kebijakan dimaksud adalah memantapkan wawasan dan kesadaran kebangsaan yang 

menopang kokohnya integrasi nasional dan ketahanan bangsa dalam rangka 

mempertahankan tegaknya NKRI, mendewasakan sikap dan perilaku demokrasi 

masyarakat yang dilandasi oleh semakin mantapnya pemahaman dan pengamalan etika 

dan moral Pancasila, memantapkan pemahaman pembauran bangsa di segala aspek 

kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara, meningkatkatkan kewaspadaan 

nasional terhadap berbagai ancaman, gangguan, hambatan, dan tantangan bagi kokohnya 

integrasi bangsa, dan meningkatkan kerukunan umat beragama dan antar umat beragama 

dalam tatanan kehidupan berbangsa dan bernegara yang berkeadilan.33 

D. Analisis Hasil Penelitian 

Ulama Aceh secara garis besar terbagi dua; (1) ulama tradisionalis atau yang 

disebut salafiyah dan (2) ulama modernis-akademis-birokratis.34 Ulama tradisional terbagi 

lagi kepada dua kategori, yaitu (1) ulama tradionalis besar (karismatik dan berpengaruh 

luas) dan (2) ulama tradisional kecil (lokal dan kurang berpengaruh). Dalam penelitian ini, 

kategori ulama yang dijadikan sebagai nara sumber utama (data primer) adalah ulama 

tradisional besar dan kharismatik. Basis semua kategori ulama di sini adalah lembaga 

pendidikan tradisional keagamaan yang disebut dengan dayah (pesantren). Paling tidak 

mereka sebelumnya adalah alumnus dayah tradisional terkenal, kendati kemudian ada di 

antara mereka yang mendirikan dayah yang baru.  Diantara mereka kemudian berkiprah di 

dunia pendidikan umum (sekolah hingga PTU). Ada juga yang masih dalam wilayah 

pendidikan agama tetapi bukan pada dayah, namun pada madrasah atau perguruan tinggi 

Islam. Serta ada juga yang bergerak di luar dunia pendidikan, melainkan di ranah birokrasi 

pemerintahan, politik, ekonomi dan sosial.  

Dalam perkembangan perpolitikan di Aceh, khususnya dilihat dari konteks 

perdamaian Aceh pasca kesepakatan damai GAM-RI, perkembangan sikap keulamaan 

dibagi ke dalam dua fase; (1) Pra-perjanjian damai GAM-RI (MoU Helsinki 15 Agustus 

 
33Bustami, Wawasan…, hal. 33.  
34Ulama tradisional atau salafiyah maksudnya adalah ulama alumnus dayah tradisional dan 

konsisten dengan segala tradisi konvensional ala pendidikan dayah yang belum tersentuh modernisasi 

pendidikan formal. Sementara itu, ulama jenis yang kedua adalah ulama alumnus dayah tradisioan, atau 

alumnus dayah modern (terpadu) atau alumnus Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI) baik dalam negeri 

maupun luar negeri dimana pikiran dan sikapnya telah bersentuhan dengan modernisasi pendidikan. Ulama 

jenis yang kedua ini secara sosia-kutural tidak diakui keulamaannya kendati secara keilmuannya sudah 

mencapai taraf keahlian (professional). Bahkan mereka notabene sebelumnya alumnus dayah, tetapi karena 

kemudian melanjutkan studi di lembaga pendidikan formal seperti perguruan tinggi berakibat pada tidak 

adanya pengakuan dari masyarakat luas, konon lagi dari ulama dayah.  



 
23 

 

2015) dan (2) Pasca-perjanjian damai GAM-RI (MoU Helsinki). Saat Pra-perjanjian damai 

GAM-RI (MoU Helsinki); ulama tradisional besar (kharismatik) secara hakiki (hanya di 

dalam hatinya) mendukung pemerintahan yang sah (NKRI) dan tidak menyetui gerakan 

bersenjata GAM. Kala konflik memuncak, posisi ulama terjepit di antara dua pihak 

(GAM-TNI/Polri). GAM pernah mencoba menjadikan ulama sebagai rekomendasi 

perjuangannya kepada masyarakat, tetapi ulama tradisional besar menolak hal itu, kendati 

di dalam hati. Keberpihakan ulama tradisional besar kepada GAM hanya di permukaan  

saja. Ulama tradisional ini semata-mata bertujuan untuk melindungi masyarakat baik dari 

benturan dengan GAM maupun TNI/Polri. Sebenarnya para ulama besar ini memiliki 

pandangan tersendiri yang lebih mengakar dan independen sehingga tidak bisa dipengaruhi 

oleh pihak manapun yang bertikai saat itu. Sementar ulama tradisional kecil cenderung 

berpihak kepada GAM secara apportunis, emosional dan demi kepentingan pribadi. 

Mereka dimanfaatkan oleh GAM untuk mempengaruhi masyarakat. Sementara ulama 

modernis tetap menghormati pemerintah RI kendati secara kurang terbuka disebabkan 

alasan keamanan dan keselamatan.  

 Namun pasca perjanjian damai; GAM mengakui NKRI dan meninggalkan 

perjuangan bersenjata dan kembali pada perjuangan birokratik.  Kombatan GAM mulai 

terlibat secara langsung dalam pemerintahan daerah serta ikut serta dalam sektor 

pembangunan, maka ulama besar dan kecil tradisional serta ulama modernis mencair 

bersama untuk menggerakkan pembangunan dan mendukung realisasi perdamaian dengan 

menerima kehadiran mantan kombatan GAM berada dalam pemerintahan daerah, ulama 

melebur dalam garis kinerja pemerintah Aceh di bawah kepemimpinan mantan petinggi 

GAM.  

 Secara sosiologis, ulama di Indonesia pada umumnya adalah ulama yang bernaung 

di bawah payung NU. NU sendiri adalah organisasi keulamaan yang berhaluan nasionalis, 

pro pemerintah dan mendukung kebijakan pembangunan nasional. Demikian juga halnya 

dengan ulama dayah (pesantren) tradisional di Aceh, ulama dayah salafiyah di Aceh 

dengan sendirinya merupakan ulama yang berada pada shaf terdepan dan menjadi mitra 

pmerintah baik daerah maupun pusat. Di Aceeh pada umumnya ulama dayah tradisional 

secara organisatoris turut bergabung di bawah organisasi keulamaan tertua di Indonesia 

ini, yaitu Nahdhatul Ulama (NU). Di samping juga ada sebagian mereka yang berada di 

barisan organisasi Muhammadiyah, dan beberapa jenis sub-organisasi keulamaan lainnya 

seperti Inshafuddin, Perti, al-washliyah, dan lain sebagainya. 



 
24 

 

 Uniknya, posisi ulama ada di mana saja, tidak cuma bertahan di dayah, justru 

sebagian mereka menyebar di bawah Kementerian Agama mulai dari tingkat pusat hingga 

kecamatan, partai politik berhaluan Islam, dan ormas Islam lainnya. Mereka 

mengintegrasikan paham kebangsaan dan kenegaraan yang diyakininya itu kepada 

generasi muda Islam (santri) dimanapun mereka berada melalui jalur-jalur yang 

memungkinkan dan berpeluang dilakukan. Dedikasi ulama kepada negara dan bangsa 

cukup tinggi, tidak perlu diragukan lagi, dan bahkan mereka menunaikannya tanpa pamrih. 

Ulama diakui keberadaanya di seluruh sudut bumi pertiwi ini, mereka beramal untuk umat 

(masyarakat luas), mengajak umat untuk melakukan yang terbaik kepada bangsa ini sesuai 

dengan kapasitas dan kondisi masing-masing. Jika demikian kenyataannya, masih patut 

dan wajarkah bila negara masih menyimpan curiga kepada ulama dengan menuduh 

lembaga pengabdiannya (dayah atau pesantren) sebagai basis pembiakan terorisme di 

Indonesia dan ulamanya sebagai penyebar paham radikal tersebut? Bila masih ada, maka 

sungguh terlalu!   

   Berdasarkan data yang diperoleh dari penelitian lapangan dapat dinyatakan bahwa 

tidak ditemukan adanya indikasi terhadap potensi perkembangan paham radikal di 

kalangan santri dayah salafiyah (tradisional) dimana penelitian ini dilakukan. Ide atau 

gagasan pemikiran santri yang mencoba merongrong dan mengancam kedaulatan, ideologi 

dan keutuhan negara sama sekali tidak ditemukan pada pemikiran santri. Sebab biasanya 

pemahaman suatu paham pada seorang anak tidak terjadi dengan sendirinya tanpa 

dipengaruhi oleh pihak lain, seperti bacaan, guru, teman sepergaulan, orang tua atau orang 

dewasa laiannya serta masyarakat di sekitar. Demikian juga halnya dengan perkembangan 

paham radikal pada santri, seandainya ada maka paham itu diperoleh santri secara 

langsung ataupun tidak melalui suatu jaringan atau pintu akses baik di dalam maupun dari 

luar dayah. Jika melalui guru (pendidik) atau ulama di lingkungan dayah, lazimnya melalui 

proses pembelajaran baik yang kurikuler maupun ekstra kurikuler serta melalui budaya 

sekolah yang telah direkayasa. Sedangkan melalui referensi bacaan berupa kitab-kitab 

yang digunakan merupakan karya ulama mazhab syafi`iyah. Kitab-kitab tersebut ditulis 

oleh ulama-ulama abad pertengahan yang memiliki hubungan akomodatif dengan 

penguasa (khalifah). Sehingga pemikiran dan gagasan yang tertuang dalam karya-karya 

mereka dinilai cukup referentatif dan akomodatif terhadap negara. Bahkan para ulama 

imam mazhab tersebut dikenal cukup toleran terhadap perbedaan pendapat baik dalam 

bidang keagamaan, sosial, budaya, dan bahkan politik. Perbedaan pemikiran dan 



 
25 

 

pandangan di kalangan para fuqaha tidak dengan sendirinya menyebabkan pertentangan 

yang tajam diantara mereka. Perbedaan sudut pandang ulama fuqaha cenderung 

diungkapkan dalam bahasa yang bersahaja untuk menjaga uhkhuwah diantara mereka. 

Keteladanan semacam ini secara tidak langsung memberikan contoh yang baik kepada 

umat Islam pada umumnya, dan santri dayah khususnya untuk bersikap dan berakhlak 

santun, saling menghargai, lapang dada, terbuka dan menerima perbedaan pendapat. 

Sikap-sikap inilah yang menuntun pandangan santri sehngga benih-benih pemikiran yang 

ekstrim tidak muncul ke permukaan. 

 Padahal jika dicermati dari latar belakang keluarga santri itu sendiri, justru mereka 

berangkat dari pelbagai latar belakang keluarga dan profesi orang tua yang cukup variatif. 

Santri dayah tradisional di Aceh pada umumnya berangkat dari keluarga miskin dan 

menengah dengan profesi utama orang tua rata-rata sebagai petani, nelayan, pedagang 

kecil, makelar, PNS/ TNI/Polri berpangkat rendah hingga sedang, buruh kasar, tukang 

becak, tukang ojek, dan profesi lain yang berpenghasilan rendah sampai menengah. 

Bahkan dari segi ideologis, ada sejumlah santri dimana orang tuanya mantan kombatan 

GAM yang dahulunya gencar mengusung gerakan separatis terhadap kedaulatan NKRI. 

Namun background keluarga yang semacam ini tidak dengan sendirinya mempengaruhi 

pola pikir dan pemahaman ideologis santri yang kontras dengan ideologi yang dibenarkan 

negara. Kendati ada sebagian santri dimana orang tua mereka anggota separatis GAM yang 

terbunuh oleh TNI/Polri pada masa konflik, namun mereka tidak menyimpan dendam 

terhadap pemerintah dan negara. Dengan kata lain, tidak seluruhnya benar jika santri yang 

berasal dari keluarga GAM akan mewarisi paham radikal atau menjadi generasi penerus  

GAM. Justru sesampainya mereka di dayah, tugas atau pekerjaan rumah pertama yang 

dilakukan oleh ulama dayah adalah menetralisir niat, pemahaman, sikap dan pandangan 

hidup santri terhadap realitas kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara.    

 Mungkin ini juga sebabnya santri dayah di Aceh bersih dari pengaruh dunia di luar 

dayah yang hegemonik, dinamis dan sesekaali penuh pertentangan. Semenatara di 

lingkungan internal dayah realitas kehidupan yang dibentuk adalah fokus pada jihad 

intelektual keagamaan. Dimana visi santri adalah menjadi insan pembelajar untuk 

mempersiapkan diri untuk masa depan umat Islam yang penuh rintangan, tantangan dan 

peluang. Intensitas kegiatan pembelajaran dan aktivitas ritual keagamaan santri selama 

belajar di dayah nampaknya juga ikut mempengaruhi arah pemikiran santri. Yaitu santri 

yang berpengetahuan luas dan dalam, beramal shalih dan berakhlak mulia. Kepadatan 



 
26 

 

jadwal kegiatan rutin yang ditetapkan di dayah mengkondisikan santri untuk memilih dan 

menentukan perioritas harianya. Konon lagi membangun kerangka pemikiran ekstrim dan 

mengorganisir gerakannya. Hal ini akan sulit terjadi apalagi ulama senior sebagai 

pembimbing santri di dayah selalu mengawasi dan mengkoordinasikan aktivitas santri 

secara berkala. Gerak-gerik dan pergaulan antar sesama santri secara implisit dengan 

mudah terpantau oleh ulama pembimbing di dayah. Intensitas dan frekuensi interaksi 

antara ulama dan santri yang demikian dekat cukup mendukung meredamnya paham yang 

dicurigai berkembang di dayah. 

 Terlepas dari semua itu, tokoh kunci yang cukup berperan dalam menentukan 

pandangan, pemahaman dan pola pikir santri terhadap kehidupan berbangsa dan bernegara 

ini adalah berpulang kepada ulama sebagai pendidik, pengajar dan pembimbing langsung 

santri di dayah. Corak dan arah pemikiran ulama cukup mempengaruhi cara berfikir, 

bersikap dan bertindak santri di dayah itu. Konon lagi pola hubungan yang terbangun di 

lingkungan dayah adalah pola kharismatik, kultusisasi, atau semi-diktator dengan patron 

top-down. Di mana ulama berada pada hirarkhi paling tinggi sementara santri berada pada 

front paling bawah, maka segala proyeksi dengan mudah dapat diinternalisasikan kepada 

santri. Karena itu pada umumnya pola pikir santri suatu dayah dapat ditelusi benang 

merahnya pada pemikiran yang dianut oleh ulama yang memimpin dayah tersebut. Sebab, 

proses internalisasi nilai, sikap, pemikiran dan tindakan dinilai cukup efektif berlangsung 

di dayah. Kebersamaan antara santri dan ulama cukup memungkinkan berlangsung di 

dayah dengan sistem pendidikan berasrama (mondok). Kebersamaan ini lama-kelamaan 

membentuk sikap santri kepada ulama pembimbingnya layaknya orang tua sendiri. 

E. Daftar Pustaka 

Abdul Munir Mulkhan. Perubahan Perilaku Poitik dan Polarisasi Ummat Islam 1965-

1987 dalam Perspektif Sosiologis. Jakarta: Rajawali Pers. 1989. 

Abdullah Haedari, dan Amin Hanif, (ed.), Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas 

dan Tantangan Kompleksitas Global, Jakarta: IRD Press, 2004.  

----------, Transformasi Pesantren: Pengembangan Aspek Pendidikan, Keagamaan dan Sosial, 

Jakarta: LeKDiS & Media Nusantara, 2006. 

Abul ‘Ala Al-Maududi, Political Theory of Islam. Lahore: Islamic Publication, 1977. 

Agusni Yahya, Doktrin Islam dan Studi Kawasan; Potret Keberagamaan Masyarakat 
Aceh, Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2005. 

Ali Hasjmy, “Pendidikan Islam di Aceh Dalam Perjalanan Sejarah”. Majalah Sinar 

Darussalam, Nomor 63, 1975. 

-------, Kebudayaan Aceh dalam Sejarah, Jakarta: Beuna, 1983. 

-------. Sejarah Kebudayaan Islam Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, 1990. 



 
27 

 

-------, Ulama Aceh; Mujahid Pejuang Kemerdekaan dan Pembangun Tamadun Bangsa, 

Jakarta: Bulang Bintang, 1997. 

Azyumardi Azra. “Ulama, Politik dan Modernisasi”, ‘Ulumul Qur’an. Vol. II, 1990. 

-------, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Cet. I, Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 1999. 

-------. Anatomi Konflik Politik di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers. 2001. 

-------. Reposisi Hubungan Agama dan Negara Merajut Kerukunan Antar Umat. Jakarta: 

Kompas. 2002. 

-------, “Pendidikan Pesantren dan Tantangan Global: Perspektif Sosio-Historis”, 

Jurnal Mihrab, Vol. 2, No. 2, Depag: PD Pontren, 2007. 

Baihaqi AK., ” Ulama dan Madrasah Aceh”, dalam Agama dan Perubahan Sosial, 

Jakarta: Rajawali 1983. 

Cliffert Geertz.  Abangan Santri Priyayi dalam Masyarakat Jawa, Terjemahan YIIS. 

Jakarta: Pustaka Jaya. 1983. 

C. Snouck Hurgronje, Aceh: Rakyat dan Adat-Istiadatnya, Jakarta: INIS, 1996. 

Danielle Crittende, Wanita Salah Langkah; Menggugat Mitos Kebebasan Wanita Modern, 

terj. Sofia Mansor, Bandung: Qanita, 2002. 

Dhamakhsyari Dhafir,. Tradisi Pesantren di Indonesia, Bandung, Erlangga, 1985. 

Didin Solahudin, The workshop for morality: the islamic creativity of Pesantren Daarut 

Tauhid in Bandung, Java. Canberra: The Australian National University Press, 

(2008). 

Dinas Informasi dan Komunikasi Provinsi NAD. Undang-Undang Tentang Provinsi 

Nanggroe Aceh Darussalam. Dinas Informasi dan Komunikasi Provinsi NAD. 

2001. 

E.J Brill’s. First Encyclopedia of Islam 1913-1936, Vol. VIII. M.Th. Houtsma, A.J. 

Wensink, H.A.R. Gibb, Leiden, 1987,  . Tim Penyusun, Ensklopedi Islam, Vol. 5, 

Ichtiar Baru, Jakarta. 1994. 

Fajran Zain dan Saiful Mahdi (ed), Timang; Aceh Perempuan Kesetaraan, Banda Aceh: 

Aceh Institut, 2008. 

George Makdisi, The Rise of College: Institute of Learning in Islam and the West, 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981. 

Halim Tosa, A., Dayah dan Pembaharuan Hukum Islam di Aceh, Banda Aceh: Pusat Penelitian 

dan Pengabdian Masyarakat IAIN Ar-Raniry, 1989.  

Hasbullah, Budaya Pesantren di Indonesia. Jakarta : Renika, 1992. 

Hasbi Indra, Pesantren dan Transformasi Sosial: Studi atas Pemikiran KH. Abdullah 

Syafi’ie dalam Bidang Pendidikan, Jakarta: Padamadani, 2003. 

Hiroko Horikoshi. Kiai dan Oerubahan Sosial. Jakarta: P3M, 1987.  

Ibrahim Husein, Persepsi Kalangan Dayah Terhadap Pendidikan Tinggi di Aceh. Majalah 

Sinar Darussalam, No. 146. 1985. 

Iskandar, ”Profil Ulama Tradisional”, Laporan Penelitian, Banda Aceh: Pusat penelitian 

Ilmu Sosial dan Budaya Unsyiah, 1998.  

Ismuha, ”Ulama Aceh Dalam Perspektif Sejarah” dalam Agama dan Perubahan Sosial, 

Jakarta: Rajawali 1983. 

Jamal D Rahman, ”Distorsi Khazanah Kultural Pesantren”, dalam  A. Naufal Ramzy (ed), 

Islam dan Transformasi Sosial Budaya, Jakarta: Deviri Ganan, 1993. 

James T. Siegel, The Rope of God, London: University of California Press, 1969 

Kuntowijoyo, Budaya & Masyarakat, Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1999. 

Luthfi Auny, dkk., (ed.) Eksiklopedi Pemikiran Ulama Aceh, Banda Aceh: Ar-Raniry 

Press, 2004. 



 
28 

 

M Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Umum dan Islam, Jakarta: Bina Aksara, 1991. 

M. Dawan Rahardjo,.  Ensiklopedi Al – Qur’an, Tafsir Berdasarkan Konsep – Konsep 

Kunci, Jakarta: Paramadina. 1996. 

M. Hasbi Amiruddin, The Response of the Ulama Dayah To The Modernization of Islamic 

Law In Aceh. Tesis Master Mc.Gill. Kanada, 1994. 

M Hasbi Amiruddin, Ulama Dayah:  Pengawal Agama Masyarakat Aceh,  

Lhokseumawe: Nadia Foundation, 2003. 

M. Yunus Melalatoa. Kebudayaan Aceh: Adat dan Agama Dalam Sistem Budaya 

Indonesia. Jakarta: Pamator. 1997. 

M. Zaid Su’di, Islam, Dasar-dasar Pemerintahan: Kajian Khilafah dan Pemerintahan 

dalam Islam. Yogyakarta: Penerbit Jendela. 2002. 

Mastuhu, Kegelisahan Pesantren Dalam Era Globalisasi. Warta, Edisi I, 1993. 

-------, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, Jakarta: INIS, 1994. 

Masdar F. Mas`udi, Islam dan Hak-Hak Reproduksi Perempuan, Bandung: Mizan,1997. 

Muhibuddin Wali , Sejarah Pesantren Labuhan Haji Aceh Selatan. Banda Proyek 

Pembinaan Bantuan Dayah, Penyelenggaraan Pendidikan Formal di Dayah. 

Jakarta: Dirjen Bimbingan Islam: Departemen Agama RI, 1985. 

Muslim Zainuddin, dkk., Agama dan Perubahan Sosial Dalam Era Reformasi di Aceh, 

Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2006. 

M Hasbi Amiruddin, Ulama Dayah; Pengawal Agama Masyarakat Aceh, Lhoekseumawe: 

Nadia Foundation, 2003. 

-------, Menatap Masa Depan Dayah di Aceh, Banda Aceh: Yayasan Pena, 2008. 

-------, Program Pengembangan Dayah di Aceh, Makalah, 2009) 

M. Nasir Budiman, Integrasi Sistem Pendidikan dalam Konteks Dayah di Prov. NAD 

(Studi Evaluasi Implementasi dan Kebijakan Dayah), makalah disampaikan pada 

Muktamar VI Persatuan Dayah Inshafuddin, 23-26 Muharram 1425 H/15-18 Maret 

2004 di Banda Aceh. 

Muhtarom. Reproduksi Ulama di Era Globalisasi: Resistansi Tradisional Islam. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005. 

Nurcholish Madjid. Cita-cita Politik Islam Era reformasi, Jakarta: Paramadina.1999.   

Paulo Freire dalam bukunya, Pedagogy of the Oppressed., Penguin Books, 1978. 

Qodri Azizy, A. Pendidikan Untuk Membangun Etika Sosial: Mendidik Anak Masa 

Depan Pandai dan Bertabat. Jakarta: Sinar Ilmu, 2003.  

-------, Pendidikan Agama untuk Membangun Etika Sosial. Semarang: Aneka Ilmu. 2003. 

Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Bandung: Penerbit Mizan. 1992. 

Razali Abdullah, Ulama Aceh Penasehat Sultan, Lhoeksemawe: Taman Seni Budaya 

Meuligo Pase, 2009. 

Safwan Idris, Refleksi Pewarisan Nilai-nilai Budaya Aceh, Peta Pendidikan Dahulu dan 

Sekarang, Jurnal Ar-Raniry, No. 73, 1998. 

Sahal Mahfudh, Nuansa Fiqh Sosial, Yogyakarta: LKiS, 1994. 

Soraya Devi dkk, Politik dan Pencerahan Peradaban, Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 

2004. 

Suyanta, Sri, ”Peran Ulama Aceh di Era Reformasi”, Disertasi, Jakarta: UIN Syarif 

Hidayatullah, 2004.  

Tim Penulis, Pengembangan Ulama Dayah Dalam Perpsektif Ulama Dayah, Banda Aceh: 

IAIN Ar-Raniry Press, 2007. 



 
29 

 

Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah.  Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta: Penerbit 

Djambatan. 1992.  

Thomas F O’dea, Sosiologi Agama: Suatu Pengenalan Awal, Terjemahan dari The 

Sociology of Religion oleh Tim Penerjemah Yasogama. Jakarta: Rajawali Press. 

1994. 

Tri Qurnati, Budaya Belajar dan Ketrampilan Berbahasa Arab di Dayah Aceh Besar, 

Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2007. 

Teuku Ibrahim Alfian, The Ulama in Acehnese Society: A Preliminary Observation, Banda 

Aceh: Pusat Latihan Ilmu Sosial Aceh, 1975. 

UU RI Nomor 44 Tahun 1999 Tentang Penyelenggaraan Keistimewaan Provinsi Daerah 

Istimewa Aceh, Pasal 1 ayat (10) dan Perda Provinsi Daerah Istimewa Aceh Nomor 

5 Tahun 2000 Tentang Pelaksanaan Syariat Islam, Pasal 1, ayat (6). 

Yacob, Ismail, ”Kontribusi Dayah Dalam Pembinaan Sosial, Budaya dan Ekonomi 

Terhadap Perwujudan Masyarakat yang Adil dan Bermartabat”, Makalah, 

disampaikan pada muktamar IV Persatuan Dayah Inshafuddin, 15-18 Maret 2004 

di Banda Aceh. 

Yusuf Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan Al-Banna. Terj. Bustami A. 

Ghani dan Zainal A. Ahmad. Jakarta: Bulan Bintang, 1980. 

Yusny Saby, Opini Publik terhadap Dayah: Pandangan terhadap Eksistensi Dayah dalam 

Memajukan Dinamika Masyarakat, makalah disampaikan pada Muktamar VI 

Persatuan Dayah Inshafuddin, 23-26 Muharram 1425 H/15-18 Maret 2004 di 

Banda Aceh. 

-------,”Islam and Social Change: The Role of  ‘Ulama’ in Achenese Society”, 

Dissertation, Amerika: Temple Universiry, 1995. 

-------, ”Pesantren Unggul dan Calon Ulama: Tantangan Dalam Menghadapi Era 

Globalisasi” Sinar Darussalam, No. 222, Banda Aceh: IAIN Ar-Raniry dan 

Unsyiah, 1998. 

Zakiyah Darajad, Membina Mental Keagamaan, Jakarta: Bulan Bintang, 1992.  


