
1 

 

FIKIH PRO PLURALISME SEBAGAI SOLUSI MEMBANGUN 

SINERGI AGAMA-AGAMA 

Oleh: Askhabul Kirom 

(Dosen Universitas Yudharta Pasuruan Jawa Timur) 

e-mail: k1r0m@yudharta.ac.id 

 

Abstract 

There is a gap between classical Jurisprudence and the reality of humanity. 

The classical Jurisprudence is considered incapable of answering the 

challenges of the times that have changed drastically along with the spread of 

Islam to various parts of the world. A pluralistic society entity consisting of 

nations, religions and cultures has made classical Jurisprudence adaptable to 

contemporary laws among believers. The problem of jihad for example, can 

no longer be understood only as a war by taking up arms. The jihad 

terminology has been expanded in a contextual definition in which Muslims 

live. Similarly, minority-majority issues, ethnic and human rights issues, and 

issues of pluralism and multiculturalism practices. This article takes the form 

of a discourse on the new building of fiqh that is pro-pluralism in religious 

social relations among the adherents of religion. Data analysis in this research 

is done in descriptive-analysis, that is exposing data about pro fiery of 

pluralism based on al-Qur'an and al-Hadith according to the opinion of 

Muslim scholars. 

Kata Kunci: Fikih, Pro Pluralisme 

Abstrak 

Ada celah antara fikih klasik dan realitas kemanusiaan. Yurisprudensi klasik 

dianggap tidak mampu menjawab tantangan zaman yang telah berubah secara 

drastis seiring dengan penyebaran Islam ke berbagai belahan dunia. Entitas 

masyarakat majemuk yang terdiri dari negara-negara, agama dan budaya 

telah membuat fikih klasik dapat disesuaikan dengan hukum kontemporer di 

kalangan orang percaya. Masalah jihad misalnya, tidak bisa lagi dipahami 

hanya sebagai perang dengan mengangkat senjata. Istilah jihad telah 

diperluas dalam definisi kontekstual di mana umat Islam tinggal. Demikian 

pula, isu mayoritas minoritas, isu etnik dan hak asasi manusia, dan isu praktik 

pluralisme dan multikulturalisme. Artikel ini berbentuk wacana tentang 

bangunan baru fiqh yaitu pro pluralisme dalam hubungan sosial religius 

diantara penganut agama. Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara 

deskriptif-analisis, yaitu mengungkap data tentang pluralisme pro flasy 

berdasarkan al-Qur'an dan al-Hadits menurut pendapat cendekiawan muslim. 

Kata Kunci: Fikih, Pro Pluralisme 

 

 

mailto:k1r0m@yudharta.ac.id


2 

 

A. Pendahuluan 

Fikih secara teoritis adalah pemahaman setiap orang dalam realitasnya  

masing-masing menyangkut keberagamaannya. Setiap usaha untuk 

memahami Islam, memaknai dan menerapkannya dalam realitas kehidupan 

adalah fikih. Secara sosiologis, hampir keseharian hidup masyarakat muslim 

dibingkai oleh fikih, karena titik berat fikih adalah pada pengaturan hidup 

bersama manusia dalam tataran sosialnya, yang merupakan inti dari ajaran 

fikih. Dilema paradigma fikih merupakan pemandangan yang menyejarah 

dan senantiasa menghiasi pemikiran keagamaan kontemporer. Ini juga 

menunjukkan kelebihan sekaligus kelemahan fikih, tatkala mampu 

“menggotong masa lalu ke masa kini”. Atau “menggotong tradisi Arab ke 

tradisi-tradisi non Arab”. Kelemahan fikih terutama yang berkaitan dengan 

masalah hubungan mayoritas dan minoritas, hubungan Muslim dengan non-

Muslim. Dalam banyak kasus, fikih masih terkesan menomorduakan non-

muslim.  

Melihat paradigma di atas, tentu saja terlihat secara kasat mata bahwa 

terdapat problem yang sangat mendasar: yaitu kesenjangan antara fikih 

dengan realitas kemanusiaan. Fikih klasik, sepertinya tak mampu menjawab 

tantangan zaman. Dalam fikih hubungan antar agama, sangat terlihat 

kegagapan dalam melihat agama lain. Untuk menyikapi persoalan 

kesenjangan antara fikih dengan realitas kemanusiaan disini perlu adanya 

pembaharuan fikih. Oleh karena itu yang menjadi fokus kajian tulisan ini 

adalah Fikih yang pro  pluralisme dan diharapkan menjadi bagian penting 

dari solusi membangun sinergisitas agama-agama. 

 

B. Memahami Fikih Pro Pluralisme 

Makna fiqih secara bahasa adalah “memahami”.  Seperti dalam ayat al-

Qur‟an  surat Hud ayat 91 Allah swt berfirman: 

نَا بِعَزيِزٍ قاَلُوا ياَ شُعَيْبُ مَا نَ فْقَوُ   ا تَ قُولُ وَإِنَّا لنََ رَاكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلا رىَْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ وَمَا أَنْتَ عَلَي ْ كَثِيرًا مِمَّ  

 “Mereka berkata: "Hai Syuaib, kami tidak banyak mengerti tentang apa 

yang kamu katakan itu dan sesungguhnya kami benar-benar melihat 

kamu seorang yang lemah di antara kami; kalau tidaklah karena 

keluargamu tentulah kami telah merajam kamu, sedang kamu pun 

bukanlah seorang yang berwibawa di sisi kami” .  

Dalam al-Qur‟an  surat an-Nisa ayat 78: 



3 

 

هُمْ حَسَنَةٌ يَ قُولُوا ىَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّوِ وَإِنْ  أَيْ نَمَا تَكُونوُا يدُْركُِكُمُ الْمَوْتُ  وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُ رُوجٍ مُشَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصِب ْ
هُمْ سَيِّئَةٌ يَ قُولُوا ىَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللَّوِ فَمَالِ ىَؤُلاءِ الْقَوْمِ لا يَكَادُونَ ي َ  فْقَهُونَ حَدِيثاًتُصِب ْ  

 “Di mana saja kamu berada, kematian akan mendapatkan kamu, 

kendati pun kamu di dalam benteng yang tinggi lagi kokoh, dan jika 

mereka memperoleh kebaikan, mereka mengatakan: "Ini adalah dari 

sisi Allah", dan kalau mereka ditimpa sesuatu bencana mereka 

mengatakan: "Ini (datangnya) dari sisi kamu (Muhammad)". 

Katakanlah: "Semuanya (datang) dari sisi Allah". Maka mengapa 

orang-orang itu (orang munafik) hampir-hampir tidak memahami 

pembicaraan sedikit pun?”  

Dua ayat di atas menyebutkan kata  “fikih” sebagai maka pemahaman; 

atau usaha memahami, atau memberi pemahaman. Fikih menurut orang Arab 

adalah pemahaman dan ilmu. Setelah Islam datang,  nama fikih digunakan 

untuk ilmu agama dikarenakan tingkat kemuliaannya dibanding ilmu-ilmu 

yang lain. Jika kita temui istilah fikih di masa generasi pertama Islam maka 

yang dimaksud adalah ilmu agama. Adapun ilmu agama yang dimaksud di 

masa itu adalah ilmu yang terkait dengan al-Qur‟an  dan al-Sunnah 

Rasulullah saw.
1 

Pengertian di atas dapat kita temui dalam hadis Rasulullah saw.  

عَ يَُِّب حَدِيْثبً فَحَفظَِهُ وَفي نفظٍ فىََعَبهب وَحَفظِهَب  ًِ رَ اللهُ ايْرَءاً سَ حَتَّى يجُهَِّغَهُ، فرَُةَّ  –َضََّ

ُْهُ، وَرُةَّ حبيِمِ فقِْهٍ نيَْسَ ثفَِ  ٍْ هىَُ أفَْقهَُ يِ قيِْهٍ.حبيِمِ فقِْهٍ إنىَ يَ  

“Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar satu 

hadis dari kami, kemudian ia hafalkan dan ia sampaikan kepada 

orang lain. Sebab ada orang yang membawa fiqih (hadis) 

disampaikan kepada orang yang lebih faqiih (paham) darinya, 

dan ada orang yang membawa fiqih tapi tidak faqiih” Hadits ini 

diriwayatkan oleh imam Abu Dawud (no. 3660), at-Tirmidzi (no. 

2656), Ibnu Majah (no. 230), ad-Darimi (no. 229), Ahmad 

(5/183), Ibnu Hibban (no. 680), ath-Thabrani dalam “al-

Mu‟jamul kabiir” (no. 4890), dan imam-imam lainnya. 

ٍْ فقِْهِهِ  جُمِ وَقصَِرَ خُطْجتَهِِ يَئَُِّخٌ يِ ٌَّ طىُلَ صَلاحَِ انرَّ  إِ

                                                           
1 Ahmad Sarwat, Lc. Fiqih &Syariahal. DU Center. Lihat juga hadis Rasulullah saw. 

“Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar satu hadis dari kami, kemudian ia 

hafalkan dan ia sampaikan kepada orang lain. 



4 

 

Sesungguhnya panjangnya shalat dan pendeknya khutbah 

seseorang, merupakan tanda akan kepahamannya (Muslim 

no.1437, Ahmad no.17598, Daarimi no.1511) 

Kata fiqih (فقه) secara bahasa punya dua makna.
2
 Makna pertama 

adalah al-fahmu al-mujarrad (انفهى انًجرّد), yang artinya adalah mengerti secara 

langsung atau sekedar mengerti saja. Makna yang kedua adalah al-fahmu ad-

daqiq (انفهى اندقيق), yang artinya adalah mengerti atau memahami secara 

mendalam dan lebih luas. 

 Adapun secara istilah, kata fiqih didefinisikan oleh para ulama dengan 

berbagai definisi yang berbeda-beda. Sebagiannya lebih merupakan 

ungkapan sepotong-sepotong, tapi ada juga yang memang sudah mencakup 

semua batasan ilmu fiqih itu sendiri. 

Al-Imam Abu Hanifah punya definisi tentang fiqih yang unik, yaitu: 

رفخَُ انَُّفْسِ يَبنهَبَ وَيَب عَهيَْهَب ِِ  يَعْ

“Mengenal jiwa manusia terkait apa yang menjadi hak dan 

kewajibannya”.
3 

Sebenarnya definisi ini masih terlalu umum, bahkan masih juga 

mencakup wilayah akidah dan keimanan bahkan juga termasuk wilayah 

akhlaq. Sehingga fiqih yang dimaksud oleh beliau ini disebut juga dengan 

istilah Al-Fikihul Akbar. 

Ada pun definisi yang lebih mencakup ruang lingkup istilah fiqih yang 

dikenal para ulama adalah:
4
 

 ًُ هيَِّخِ انْ ًَ رْعِيَّخِ انْعَ ٍْ أدَِنَّتهِبَ انتَّفْصِيْهيَِّخِ انْعِهْىُ  ثبِلاحَْكَبوِ انشَّ كْتسََتُ يِ  

”Ilmu yang membahas hukum-hukum syariat bidang 

amaliyah (perbuatan nyata) yang diambil dari dalil-dalil 

secara rinci,”  

Untuk memahami terma fikih dan kaitannya dengan pluralisme, kita 

harus merujuk definisi dari pluralisme itu sendiri. Secara etimologi 

pluralisme merupakan kata serapan dari bahasa Inggris yang terdiri dari dua 

                                                           
2
 Ahmad Sarwat, Lc. Seri Fiqih Kehidupan (1): Ilmu Fiqihal. Jakarta: DU Publishing. 

hal. 25. 
3
 Ubaidillah bin Mas‟ud Al-Mahbubi Al-Bukhari Al-Hanafi, At-Taudhih „ala At-

Tanqih, jilid 1. hal. 10 
4
.Adz-Dzarkasyi, Al-Bahrul Muhith, jilid 1 hal.21. 



5 

 

kata. Yakni, plural yang berarti ragam dan isme yang berarti faham.
5
 Jadi 

pluralisme bisa diartikan sebagai berbagai faham, atau bermacam-macam 

faham. Adapun secara terminologi pluralisme merupakan suatu kerangka 

interaksi yang mana setiap kelompok menampilkan rasa hormat dan toleran 

satu sama lain, berinteraksi tanpa konflik atau asimilasi. Dengan perkataan 

lain pluralisme adalah teori yang mengatakan bahwa realitas terdiri dari 

banyak subtansi. 

Menurut Alwi Shihab, pengertian pluralisme dapat disimpulkan 

menjadi 3 yaitu: pertama, pluralisme tidak semata menunjuk pada kenyataan 

tentang adanya kemajemukan. Namun, yang dimaksud pluralisme adalah 

keterlibatan aktif terhadap kenyataan kemajemukan tersebut. Kedua, 

pluralisme harus dibedakan dengan kosmopolitanisme. Dalam hal ini 

kosmopolitanisme  menunjuk suatu realitas di mana aneka ragam ras dan 

bangsa hidup berdampingan di suatu lokasi. Maksudnya walaupun suatu ras 

dan bangsa tersebut hidup berdampingan tetapi tidak ada interaksi sosial. 

Ketiga, konsep pluralisme tidak dapat disamakan dengan relativisme. Paham 

relativisme menganggap “semua agama adalah sama”. Keempat, pluralisme 

agama bukanlah sinkretisme, yakni menciptakan suatu agama baru dengan 

memadukan unsur tertentu atau sebagian komponen ajaran dari beberapa 

agama untuk dijadikan bagian integral dari agama tersebut.
6
  

Dari definisi yang disampaikan Shihab dapat disimpulkan bahwa 

pluralisme bukanlah paham yang menyebutkan semua agama adalah sama. 

Pluralisme mesti dipisahkan dari paham relativisme dan sinkretisme, karena 

kenyataannya banyak orang terjebak dalam pemaknaan istilah-istilah ini. 

Pluralisme berdiri dalam konsep dan sistematika pemikiran tersendiri dan 

tidak bisa disamakan dengan istilah-istilah yang lain. 

Dalam kerangkan memahami fikih yang pro pluralisme sebaiknya kita 

menyebutkan definisi-definisi dari banyak pakar. Syamsul Ma‟arif 

mendefinisikan pluralisme adalah suatu sikap saling mengerti, memahami, 

dan menghormati adanya perbedaan-perbedaan demi tercapainya kerukunan 

antarumat beragama. Dan dalam berinteraksi dengan aneka ragam agama 

tersebut, umat beragama diharapkan masih memiliki komitmen yang kokoh 

                                                           
5
 Pius A. P, M. Dahlan, Kamus Ilmiah Popular, (Surabaya: Arkola, 1994), Cet. Ke-1, 

hal..604.lihat juga Anton M. Moeliono, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Balai Pustaka, 

Jakarta,1990, hal. 691. 
6
 Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka, hal. 41-42 



6 

 

terhadap agama masing-masing.
7
 Interaksi antar umat beragama telah terjadi 

dalam kehidupan kita sehari-hari namun agar interaksi sosial tersebut 

berjalan dengan baik maka perlu ada aturan-aturan saling kesepemahaman. 

Aturan-aturan itulah seharusnya menjadi perhatian dalam fikih pluralisme. 

Untuk memperjelas bagaimana hubungan antar umat beragama dalam 

konteks pluralisme, Moh.Shofan mendefiniskan pluralisme menjadi sebuah 

upaya membangun kesadaran normatif teologi dan sosial antar umat 

beragama. Ia menyebutkan pluralisme adalah upaya untuk membangun tidak 

saja kesadaran normatif teologis tetapi juga kesadaran sosial, di mana kita 

hidup di tengah masyarakat yang plural dari segi agama, budaya, etnis, dan 

berbagai keragaman sosial lainnya. Karenanya, pluralisme bukanlah konsep 

teologis semata, melainkan juga konsep sosiologis.
8
 

Pluralitas adalah sebuah kenyataan hidup dimana setiap orang harus 

berusaha sampai kepada sikap saling memahami satu sama lain. Dasar 

pluralitas agama adalah kesatuan tujuan dan dialog yang terbuka. Kesadaran 

terhadap pluralitas agama akan melahirkan kesadaran terhadap adanya 

kesatuan iman. Kesatuan iman bekerja dalam menjaga sejarah 

keberlangsungan wahyu Tuhan, yang dimulai sejak zaman Adam as sampai 

dengan Muhammad saw.
9
 Pada dasarnya, al-Qur‟an  telah menetapkan aturan 

tentang masyarakat plural yang di dalamnya hidup beragam agama secara 

berdampingan dan dapat menerima satu sama lain dengan dasar etika. 

Di sini terlihat betapa pentingnya melihat fikih secara kritis. 

Memaksakan diri untuk menggunakan kesimpulan-kesimpulan yang 

digunakan ulama klasik dalam merespon masalah kekinian dianggap upaya 

mengorbankan masa kini untuk masa lalu. Dan bila yang terjadi demikian, 

maka agama akan dituduh sebagai ajaran yang tidak kontekstual. Agama 

akan dituduh sebagai biang dari kemunduran, kebodohan, ketidakadilan dan 

kezaliman. Padahal itu tidaklah benar jika kita memahami substansi agama 

dalam konteks kekinian. 

Yang diperlukan sekarang yaitu mengembalikan nilai-nilai universal 

seperti kemaslahatan umum, egaliterianisme, rasionalisme, pluralisme 

                                                           
7
 Syamsul Ma‟arif, Pendidikan Pluralisme di Indonesia, (Jogjakarta: Logung Pustaka, 

2005), hal. 17 
8
 Mohal. Shofan, Menegakkan Pluralisme: Fundamentalisme-Konservatif di Tubuh 

Muhammadiyah, (Jakarta: LSAF, 2008), hal. 87 
9
Mahmoud Ayoub. Dirasah fi al-„Alaqah al-Masihiyyah al-Islamiyyah (Libanon: 

Markas al Dirasah al Masihiyyah al-Islamiyyahal. 2001), hal. 265. 



7 

 

sebagai prinsip-prinsip paradigmatik fikih sehingga tidak terjebak dalam 

kubangan litreralisme, fundamentalisme, otoritarianisme dan konservatisme. 

Selain itu, dekonstruksi pemikiran keagamaan di masa datang mesti 

mengembangkan budaya tafsir yang terbuka dan toleran. Di sini 

hermeneutika dapat dijadikan mekanisme mengungkap "makna yang 

tertunda" guna mengembalikan komitmen wahyu yang bersifat universal dan 

pluralis. Hermeneutika yang dimaksud tidak hanya sekedar "revelasionis" 

yang menggantung diri pada wahyu yang terbatas pada teks, akan tetapi lebih 

diaplikasikan dalam hermeneutika "fungsional", yaitu sejauhmana teks 

mampu melakukan pembebasan terhadap realitas kemanusiaan. Oleh sebab 

itu dalam menajamkan komitmen toleransi dan pluralisme fikih, diperlukan 

hermeneutika yang setidaknya bisa melakukan perubahan yang sangat 

mendasar dalam tradisi fikih klasik.
10

 

Karena itu, yang harus digelar adalah upaya membangun “fikih 

demokratik”, “fikih pluralis” dan “fikih civil society” yaitu fikih yang tidak 

menggunakan agama sebagai komoditas politik. Fikih yang mendorong 

demokrasi, pluralisme dan egalitarianisme sebagai prasyarat terbentuknya 

masyarakat yang adil dan berkeadaban. 

C. Realitas Empirik Fikih  

Secara sosiologis, hampir keseharian hidup masyarakat muslim 

dibingkai oleh fikih, karena titik berat fikih adalah pada pengaturan hidup 

bersama manusia dalam tataran sosialnya, yang merupakan inti dari ajaran 

fikih,
11

 seperti keadilan, kesederajatan, kemanusiaan dan nilai-nilai 

humanistik lainnya.
12

 Namun demikian, nilai-nilai fundamental Islam 

tersebut dalam tradisi fikih klasik mengalami stagnasi. Hal ini setidak-

tidaknya dikarenakan oleh hilangnya upaya produktivitas dalam 

menerjemahkan muatan ideal fikih itu sendiri. 

                                                           
10

 Nurcholish Madjid dkk, Fiqih Lintas Agama, (Jakarta: Paramadina, 2004). hal. 174-

175 
11

 Istilah fikih, hukum Islam, dan bahkan shari‟ah kini telah menjadi istilah yang 

identik dalam penggunaan dewasa ini, meskipun istilah-istilah tersebut berbeda dari sudut 

historis dan makna literalnya. Taufiq Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas: Studi 

Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman, (Bandung: Mizan, 1992), hal. 33. 
12

 Bandingkan. Amin Abdullah “Relegius Humanism Versus Sculer Humanism 

Toward a New Spritual Humanism”, dalam, Makalah, disampaikan pada International 

Seminar on Islam and Humanism: Universal Kritis of Humanity And the Future of 

Religiousity, Semarang Indonesia, IAIN Walisongo, 2-8 Novembe 2000. 



8 

 

Hal lain yang senada yaitu banyak kalangan yang mengatakan citra 

humanis Islam itu seolah tenggelam ke dalam kekusutan saat sekat-sekat 

primordialisme mewarnai capaian pemikiran Islam klasik yang disebut 

sebagai zaman keemasan (al-„ashar al-dzahaby). Repotnya lagi, produk-

produk fikih zaman itu menjadi magnet tersendiri yang lambat laun menyihir 

kesadaran sejarah umat Islam masa kini. Akibatnya, Islam masa lalu 

dipahami sebagai blue print (cetak biru) yang serba paripurna dan 

kebenarannya menempati posisi yang paling tinggi. 

Dari sekian produk pemikiran klasik, fikih menjadi ilmu keagamaan 

yang belum terjamah secara adil. Fikih klasik merupakan satu-satunya bidang 

keilmuan yang bisa bertahan untuk kurun waktu yang cukup lama, dan fikih 

menjadi kebutuhan primer umat Islam. Kenyataan ini ditunjukkan oleh 

ketergantungan yang cukup besar terhadap fikih. Namun hal yang menjadi 

refleksi keberagaman mutakhir, bahwa fikih klasik yang dianggap “otoritatif” 

telah menghilangkan fungsi agama sebagai elan pembebasan dan pencerahan. 

Bahkan, kemunculan fikih bisa dikatakan sebagai salah satu penyebab 

disakralkannya doktrin keagamaan, dan lebih parah lagi, agama tidak bisa 

disentuh dengan pendekatan-pendekatan sosiologis dan antropologis. 

Karena begitu kuatnya posisi fikih dalam masyarakat Muslim, maka tak 

terelakkan lagi fikih mesti ada pembaharuan. Dan kenyataan saat ini telah 

banyak pakar yang memperbincangkan terma ini, sebagaimana telah 

disebutkan Nurcholis Madjid di atas. Masyarakat Muslim pada umumnya 

adalah masyarakat yang menjunjung tinggi peradaban fikih (hadlarat al-

fikih).
13

 Hal tersebut setidaknya bisa dilihat dari cara pandang masyarakat 

Muslim terhadap fikih. Pertama, fikih bagi banyak kalangan dianggap 

sebagai “ilmu inti” yang tak tersentuh, walaupun kedudukan fikih di urutan 

kedua setelah kalam, namun fikih menempati posisi strategis guna 

menjelaskan kalam dalam bentuk-bentuk pandangan partikular yang menyoal 

masalah kehidupan sehari-hari.
14

 

Kedua, fikih menjadi “identitas keagamaan”. Penguasaan terhadap fikih 

seringkali menentukan posisi seorang agamawan antara yang satu dengan 

yang lainnya. Dalam masyarakat tradisional, kenyataan seperti ini tidak 

terhindarkan, yang mana derajat keulamaan di antaranya ditentukan 

                                                           
13

Abid al-Jabiri, Takwin al-Aql al-Araby, hal.96.Ia membedakan dengan masyarakat 

Yunani yang menjunjung tinggi filsafat (hadharah falsafah) dan masyarakat Barat yang 

menjunjung tinggi teknologi dan ilmu pengetahuan (hadharah „ilmin wa taqniyah). 
14

 lihat buku Nash Hamid Abu Zaid, Naqd al-Khithab al-Diny, al-Markaz al-Tsaqafy. 



9 

 

sejauhmana penguasaannya terhadap fikih dan ushul fikih. Dalam masyarakat 

yang relatif modern pun, secara implisit, fikih menjadi panglima dan rujukan 

dalam mengambil keputusan atas masalah-masalah tertentu, seperti 

penentuan awal dan akhir Ramadlan. Ini bisa dilihat dalam praktek ritual 

keagamaan, walaupun mereka disebut-sebut sebagai masyarakat modern dan 

terpelajar, namun dalam praktek keagamaannya masih menyimpan sebuah 

kecenderungan untuk menghadirkan fikih klasik. 

Ketiga, fikih diimani sebagai penentu “keselamatan”, “kemenangan” 

dan “kebahagiaan”. Klaim keselamatan (claim of salvation) seringkali 

ditentukan oleh sejauhmana keabsahan fikih yang dipersepsikan mazhab 

tertentu. Persepsi tersebut mempunyai karakteristik tersendiri sesuai dengan 

kodifikasi dan kesepakatan yang dianggap merepresentasikan pemahaman 

terabsah. Klaim keselamatan hampir menjadi landasan ideal untuk menarik 

simpati masyarakat beragama agar keluar dari kubang kebimbangan dan 

ketidakjelasan hidup mereka. Segala sesuatu yang bertentangan dengan 

keselamatan, biasanya cenderung dilarang dan dipinggirkan. Garansi akan 

keselamatan seakan menjadi jaminan untuk memilih doktrin tertentu sebagai 

jalan untuk mencapai kebenaran.
15

 

Ketentuan hukum seperti ini, kata Muhammad Shahrur sebagai akibat 

dari pencabutan sifat keterbukaan, elastisitas doktrin Islam sendiri dan ini 

merupakan kesalahan terbesar (teori) fikih?
16

 Shahrur beranggapan 

kevakuman fikih yang terjadi saat ini adalah dikarenakan pensakralan fikih 

yang dimulai sejak zaman klasik sampai sekarang, sehingga dengan tegas ia 

menyebutkan fenomena ini sebagai sebuah kesalahan besar. Lebih jauh Lutfi 

Syaukanie menegaskan: Islam menganggap berbagai penafsiran dan 

pemahaman Islam yang dilakukan sebagian 'ulama' klasik banyak yang 

bertentangan dengan semangat dasar Islam. 

Menyambut kekhawatiran Shahrur dan Luthfi di atas, karenanya, sebut 

Ulil Abshar Abdalla, doktrin hukum seperti ini harus diamandemen 

berdasarkan prinsip kesederajatan dan kemanusiaan sesuai dengan karakter 

                                                           
15

 Nurcholish Madjid dkk, Fiqih Lintas Agama  (Jakarta: Paramadina, 2004), hal. 130-

131 
16

 Hermeneia, Jurnal Kajian Interdisipliner Vol. 6. Nomor 2.Juli-Desember 2007. 



10 

 

ajaran Islam sebagai agama yang berkembang sejalan dengan denyut nadi 

perkembangan manusia.
17

 

Persoalan hubungan dengan non-muslim, apapun agama dan aliran 

kepercayaannya adalah persoalan yang paling serius dan dilematis dalam 

fikih Islam. Pada tataran ini, fikih mengalami kelemahan yang amat luar 

biasa. Dimensi keuniversalan dan kelenturan fikih seakan-akan tersimpan di 

laci, atau mungkin hilang entah kemana. Fikih, secara implisit atau eksplisit, 

telah menebarkan kebencian dan kecurigaan terhadap agama lain. Salah satu 

contoh untuk ditengahkan dalam persoalan ini adalah anomali kafir harbi dan 

kafir dzimmi. Sebagaimana diketahui non-muslim tentu saja keberatan atas 

labelitas ini karena mereka tidak ingin disebut sebagai kafir, apalagi 

pelabelan kafir yang harus diperangi dan kafir yang dilindungi seolah-oleh 

mereka tidak bisa melangsungkan kehidupan dengan baik tanpa bantuan 

muslim. 

Fikih menjadi salah satu ilmu yang berpengaruh dan mempunyai 

gravitasi yang begitu kuat. Bukan hanya itu, fikih telah membentuk 

masyarakat diberbagai tempat sepanjang masa. Di sini, kita dapat mengerti, 

bahwa fikih bukan hanya sebagai ilmu yang mempunyai kekuatan kultural 

yang menggurita keakar rumput, melainkan juga memuat kekuatan yang 

bersifat kultural, karena fikih bisa menyedot massa yang begitu besar. 

Cara pandang seperti ini memberikan dampak serius, diantaranya nalar 

fikih tersedot dalam proyek besar untuk menyoal hal-hal yang berkaitan 

dengan kesalehan individual. Fikih dipahami tidak lagi sebagai bahan dari 

negoisasi antara teks suci dengan realitas, melainkan supaya mengukuhkan 

teosentrisme. Pemaknaan terhadap Islam menjadi sangat ekslusif, karena 

keberislaman lalu ditentukan sejauhmana kesalehan individual 

diartikulasikan oleh seorang Muslim. Bila ritual keagamaannya sudah 

dilakukan secara sempurna, maka keberislamannya sudah sempurna. 

Sebaliknya, mereka yang melakukan ritual keagamaan secara biasa-biasa 

saja, maka keberislamannya selalu dipertanyakan, bahkan mungkin disebut 

sebagai “Muslim tak sempurna”. 

 

 

                                                           
17

 Ulil Abshar Abdalla, “Menyegarkan Kembali Pemahaman Islam”, dalam Zulmanni 

(ed), Islam Liberal dan Fundamental Sebuah Pertarungan, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 

2003), hal. 4-5 



11 

 

D. Dilema Fikih Hubungan Antaragama 

Dilema paradigma fikih merupakan pemandangan yang menyejarah 

dan senantiasa menghiasi pemikiran keagamaan kontemporer. Ini juga 

menunjukkan kelebihan sekaligus kelemahan fikih, tatkala mampu 

“menggotong masa lalu ke masa kini.
18

 Atau “menggotong tradisi Arab ke 

tradisi-tradisi non Arab”
19

 barangkali besarnya ulama terkemuka di tanah air 

yang mengkaji kitab kuning dan belajar dari Timur-Tengah menyebabkan 

pandangan keagamaan mereka arabis dan teosentris. 

Persoalan ini memang cukup mendasar. Pertama,  dikarenakan fikih 

sengaja ditulis dalam masa yang mana hubungan antara muslim dan non-

muslim tidak begitu kondusif. Nasir Hamid Abu Zyaid menyebutkan, bahwa 

kitab-kitab klasik, baik ilmu-ilmu al-Qur‟an  dan ilmu fikih ditulis dalam 

sebuah zaman yang mana umat Islam sedang menghadapi perang salib, 

sehingga diperlukan upaya strategis untuk mempertahankan identitas dan 

mengembalikan epistemologi Islam dalam kerangka "teks". Fikih merupakan 

bagian terpenting dari proses pergulatan kehidupan pada saat itu, sehingga 

sangat besar kemungkinan bila fikih menyesuaikan diri dengan konteks 

zamannya. 

Kedua, fikih ditulis dalam situasi internal umat Islam yang tidak begitu 

solid, sehingga amat dimungkinkan para penguasa menggunakan fikih 

sebagai salah satu alat untuk mengambil hati masyarakat, sehingga para 

ulamanya dapat mendesain fikih yang seolah-olah memberikan perhatian 

kepada umat Islam dan menolak kehadiran non-Islam. Cara pandang seperti 

ini dapat memikat umat Islam, dikarenakan sikap bangsa-bangsa non-muslim 

terhadap Islam yang cenderung hegemonik dan kolonialistik. Dalam kurun 

waktu yang cukup lama, umat Islam berada dalam belenggu dan cengkraman 

dari luar, sehingga membentuk sosiologis-historis yang lemah dan 

kalah.Karena itu, kampanye untuk menomorduakan komunitas non-Muslim 

seringkali mewarnai khazanah klasik, sebagaimana tercermin dalam fikih 

hubungan antar agama. 

                                                           
18

 Salah satu bukti yang cukup konkrit adalah tersedianya buku-buku klasik, seperti 

kitab-kitab Imam Syafi‟I, al-Umm, al-Risalah, kitab Imam al-Ghazali, ihya‟ Ulum al-Din, 

Kitab Imam Malik, Muwattha‟ dan lain-lain, sehingga kita bisa membaca buku-buku tersebut 

dengan mudah. 
19

 Dalam tradisi NU, laznah Bahtsul Masa‟il masih menganut katagori buku-buku 

standart (al-kutub al-mu‟tabarah) sebagai rujukan pertama. Sebagian besar buku-buku 

tersebut adalah kitab-kitab fikih yang ditulis para ulama berasal Arab, misalnya karya 

Wahbah Zuhayly, al-Fikih al-Islamy wa Adillatuhu dan lain-lain. 



12 

 

Ketiga, adanya simbol keagamaan yang secara implisiit menganjurkan 

sikap keras terhadap agama lain. Dalam banyak ayat, terutama bila dibaca 

secara harfiah, maka akan disimpulkan secara rigid dan kaku.
20

 Misalnya, 

ayat 120 surat al-Baqarah yang berbunyi: dan orang-orang Yahudi dan 

Nashrani tidak akan membiarkanmu, sehingga kamu mengikuti agama 

mereka. Jika ayat ini dipahami secara harfiah, maka sudah barang tentu akan 

menimbulkan kesan buruk terhadap agama-agama lain, khususnya agama 

Yahudi dan Kristen, dikarenakan seolah-oleh kedua agama tersebut 

senantiasa datang untuk memaksa umat Islam agar memeluk kedua agama 

tersebut. Padahal ayat tersebut turun dalam hal perubahan arah kiblat dan 

Masjid al-Aqsha, Yerusalem ke Masjid al-Haram, Makkah. Agama Yahudi 

dan Nashrani memilih untuk mempertahankan tempat suci mereka. 

Selain itu, masih terdapat sejumlah hadist yang sudah secara eksplisit 

mengisyaratkan kebencian terhadap agama lain. Misalnya hadist yang 

berbunyi tentang larangan mengucap salam terhadap agama Kristiani dan 

mengambil lain arah bila berpapasan dengan penganut Kristiani. Hadist ini 

senantiasa dipelajari di pesantren-pesantren sebagai hadist pilihan (al-ahadits 

al-mukhtarah) yang dihafal dan direfleksikan dalam kehidupan sehari-hari. 

Padahal hadist ini turun dalam konteks tertentu,  yaitu perang, yang mana 

kebetulan Nabi Muhammad berpapasan dengan seorang Kristiani yang 

mempunyai kebencian terhadap umat Islam pada saat itu. Hadist tersebut 

dapat dikategorikan sebagai hadist yang muncul dalam kondisi dan konteks 

tertentu dan tidak bisa diperlakukan secara umum bagi seluruh umat 

Kristiani. 

Di sini, semakin tergambar secara gamblang, bahwa fikih hubungan 

antar agama merupakan problem serius yang dihadapi masyarakat modern. 

Klaim historis dan klaim tekstual bisa dijadikan alasan oleh sebagian ulama 

fikih untuk menolak eksistensi non-Muslim dalam komunitas Muslim. 

Karenanya, kerumitan tidak hanya pada tataran tekstual, melainkan 

latarbelakang historis dan kondisi obyektif umat Islam yang seringkali 

memandang “kelompok lain” sebagai ancaman. Ada anggapan, bahwa 

kemunduran umat Islam saat itu, tidak hanya disebabkan persoalan-persoalan 

internal umat Islam sendiri, akan tetapi juga masalah-masalah yang 

dikontruksi dari luar. Abid al-Jabiri menguatkan pandangan ini, bahwa 

tatkala Islam berada di masa kejayaannya, maka Barat merasakan betul 

                                                           
20

Nurcholish Madjid dkk, Fiqih Lintas Agama (Jakarta: Paramadina, 2004).hal. 43-44 



13 

 

positifnya. Bahkan pencerahan Islam telah mengantarkan Barat ke pintu 

pencerahan. Tetapi sebaliknya, ketika Barat berada di puncak keemasannya, 

yang terkesan adalah bahwa Barat cenderung menghegomoni dunia Islam.
21

 

Seluruh dilematis yang diambil dari kesan fikih klasik bukanlah 

menyalahkan atau menyederhanakan persoalan. Kekayaan pengkajian Islam 

(fikih) pada zaman klasik cocok pada zamannya dan terkadanga tidak cocok 

lagi pada masa sekarang. Namun yang penting diperhatikan adalah pintu 

ijtihad tidak pernah tertutup. Hubungan antar umat beragama dapat berjalan 

baik tanpa merendahkan pihak-pihak agama lain akan  tersampaikan dalam 

fikih pluralisme, dan sebenarnya fikih pluralisme adalah bangunan ideologi 

realistis yang penting diambil azas-azas manfaatnya. 

E. Menuju Fikih Yang Peka Terhadap Pluralisme 

Melihat persoalan-persoalan di atas, tentu saja terlihat secara kasat 

mata bahwa terdapat problem yang sangat mendasar: kesenjangan antara 

fikih dengan realitas kemanusiaan. Fikih klasik, sepertinya tak mampu 

menjawab tantangan zaman. Sebagaimana dijelaskan di awal, dalam fikih 

hubungan antar agama, sangat terlihat kegagapan dalam melihat agama lain. 

Di sini, semakin terlihat tantangan agama, bahwa pada tataran empirik, 

agama sedang menghadapi pergulatan yang sangat dinamis, yang mana 

menyebabkan agama harus membuka diri terhadap beberapa problematika 

kemanusiaan kontemporer. Di satu sisi agama semakin menunjukkan 

kesakralannya, karena semakin lama semakin disakralkan oleh penganutnya. 

Namun di sisi lain, agama tak mampu menyinari sejumlah krisis yang 

dihadapi manusia, karena agama diharamkan dari keyataan kekinian. Agama 

bungkam seribu bahasa. Agama hanya membela dirinya sendiri, yaitu dengan 

memunculkan ritualitas dan kepatuhan apologetik yang luar biasa. 

Realitas tersebut telah mengakibatkan munculnya dampak yang amat 

fatal, yaitu agama kehilangan vitalitasnya. Keberagaman lalu menjadi sebuah 

kesepakatan untuk beragama dan menggunakan (bukan menafsirkan) doktrin-

doktrin keagamaan secara kaku dan rigid. Agama dipaksa ditarik ke dalam 

wilayah publik dengan cara mengimpor seluruh yang tersedia dalam agama 

secara taken for granted. Atas nama Tuhan, agama lalu dianggap sebagai 

dokumen yang sakral yang ditasbihkan bisa mengatasi banyak hal, mulai dari 

                                                           
21

Muhammad „Abid al-Jabiri, al-„Aql al-Siyasi al-„Araby (Beirut: Markaz Dirasat al-

Wuhdah al-„Arabiyah, Cetakan III, 1995), hal. 19. 



14 

 

persoalan-persoalan yang bersifat general (al-kulliyah) hingga persoalan-

persoalan yang bersifat partikular, tetek bengek, dan remeh-remeh (al-

juz‟iyyah).
22

 Islam lalu dipahami sebagai agama yang bisa menyelesaikan 

seluruh persoalan dari A sampai Z, celakanya, yang dijadikan sandaran 

adalah teks-teks suci yang dipahami secara kaku dan rigid. 

Sekali lagi disebutkan bahwa yang diperlukan sekarang yaitu 

mengembalikan nilai-nilai universal, seperti kemaslahatan umum, 

egalitarianism, rasionalisme, pluralisme sebagai prinsip-prinsip paradigmatik 

fikih sehingga tidak terjebak dalam kubang literalisme, fundamentalisme dan 

konservatisme. 

Langkah tersebut sebenarnya telah diusung oleh sejumlah ulama, antara 

lain Imam al-Syathibi dalam mognum opus-nya al-Muwafaqat, yaitu tatkala 

memulai upaya menangkap komitmen wahyu dan melakukan ijtihad baru 

sebagai upaya rekonstruksi atas orisinalitas (ta‟shiil al-ushul), yang 

didasarkan pada nilai-nilai universal dan tujuan umum fikih daripada hanya 

sekedar memahami fikih dari lafadz partikular atau menyimpulkan sebuah 

hukum dari lafadz problematis, atau hanya analogi sebuah peristiwa atas 

peristiwa yang lain.
23

 Ibn Rusyd, filsuf Muslim asal Andalusia, juga 

melakukan hal yang sama yaitu meletakkan rasionalitas (filsafat) sejajar 

dengan fikih (agama).
24

 Kesemuanya ini menjadi landasan paradigmatik yang 

menjadi pijakan dalam pembaharuan fikih dan tansformasi sosial. 

Selain itu, pembaharuan pemikiran keagamaan di masa mendatang 

mesti mengembangkan budaya tafsir yang terbuka dan toleran. Di sini, 

hermeunetika dapat dijadikan mekanisme mengungkap “makna yang 

tertunda” guna mengembalikan komitmen wahyu yang bersifat universal dan 

pluralis. Setidaknya diperlukan sebuah tafsir yang membebaskan, yaitu tafsir 

yang dijadikan pisau analisis untuk melihat problem kemanusiaan, 

mempertimbangkan budaya, menghilangkan ketergantungan pada sebuah 

realitas sejarah tertentu (al-salaf al-shalih) dan menjadikan doktrin 

                                                           
22

 Fenomena seperti ini dapat disebut sebagaimana “keberagaman yang overdosis”. 

Karena meminjam tesis Ibn Rusyd dalam al-Fashl al-Maqal fi ma bayn al-Hikmah wa al-

Syariah min al-Ittishal, yang mesti dipahami adalah bahwa Tuhan hanya menggariskan hal-

hal yang umum dan universal (al-kulliyat), sedangkan hal-hal yang bersifat particular 

diserahkan sepenuhnya kepada manusia untuk memikirkan dan mengembangkannya. 
23

Muhammad Abid al-Jabiri, al-„Aql al-Siyasi al-Araby (Beirut: Markaz Dirasat al-

Wihdah al-Arabiyah, cetakan III, 1995).hal. 56 
24

 Ibn Rusyd, Fash al-Maqal fi ma bayn al-Hikmah wa al-Syariahmin Ittishal (Bairut: 

Markaz Dirasat al-Wihdah al-Arabiyah, cetakan II, 1999), hal. 125. 



15 

 

keagamaan sebagai sumber etik untuk melakukan perubahan. Hermeneutika 

yang dimaksud tidak hanya sekedar “revelasionis” yang menggantung diri 

pada wahyu yang terbatas pada teks, akan tetapi lebih diaplikasikan dalam 

hermeneutika “fungsionalis”, yaitu sejauhmana teks mampu melakukan 

pembebasan terhadap realitas kemanusiaan.
25

 Hassan Hanafi mempunyai 

pandangan hermeneutika fungsionalis yang emansipatoris, bahwa “teks” akan 

disebut “wahyu” tatkala mampu membela kaum tertindas, memihak kaum 

miskin, melawan penguasa despotik serta menghargai pluralitas dan 

perbedaan. Selama fungsi-fungsi tersebut tidak tercermin dalam teks, maka 

tidak dapat disebut sebagai “wahyu”, karena wahyu merupakan realitas 

budaya, historis, semiotik dan antropologis.
26

 Karena itu, memahami teks-

teks keagamaan secara literal justru akan menghapus entitas kewahyuan yang 

terdapat dalam teks. 

Lebih lanjut Farid Esack dalam hermeneutikanya menekankan dimensi 

progresivitas wahyu berangkat dari asumsi-asumsi penafsir. Kasus Afrika 

Selatan membuktikan, bahwa dalam hermeneutika, mereka tidak berangkat 

dari asumsi salaf al-shalih, akan tetapi berangkat dari realitas politik dan 

budaya. Kekuasaan despotik apartheid menjadi pijakan Farid Esack untuk 

menggalang kekuatan bersama (interfaith solidarity) dengan masyarakat dari 

pelbagai agama untuk melakukan perlawanan. Fikih telah berubah jenis 

kelamin, dari wataknya yang teosentris menjadi antroposentris dan progresif. 

Perlawanan masyarakat terhadap kekuasaan politik tidak serta merta bermula 

dari teks, akan tetapi dimulai dari realitas dan problem kemanusiaan dengan 

melandasi setiap pemikirannya pada komitmen pembebasan. 

Apa yang dilakukan Farid Esack di Afrika Selatan menunjukkan bahwa 

agama-agama bisa melakukan perlawanan secara bersama terhadap rezim 

yang otoriter dan diktator. Dan ini sebuah langkah maju, karena Muslim dan 

non-Muslim secara bersama-sama mengusung misi pembebasan dari 

ketertindasan. 

Dalam menajamkan komitmen toleransi dan pluralisme fikih, 

diperlukan hermeneutika yang setidaknya bisa melakukan perubahan yang 

sangat mendasar dalam tradisi fikih klasik. Pertama, mengimani teks sebagai 

                                                           
25

Farid Esack, Qur‟an, Liberation and Pluralisme: An Islamic Perspective of 

Interreligius Solidarity again Oppression (Terj. Watung A. Budiman), (Bandung: Mizan, 

2000), hal. 84 
26

 Hassan Hanafi, Min al-Aqidah ila al-Tsawrah; al-Muqaddimah al-Nazhariyah, 

Jilid I, Maktab Madbuli, 1988. 



16 

 

produk budaya.
27

 Teks dan budaya adalah dua mata uang logam yang tidak 

bisa dipisahkan. Tatkala berbicara tentang teks, sebenarnya berbicara tentang 

budaya, begitu juga sebaliknya. Karenanya, perlu dilakukan dekonstruksi 

keyakinan teologis dari eksistensi teks sebagai wahyu Tuhan, menjadi wahyu 

yang dibentuk dan disempurnakan oleh budaya. 

Kedua, mengimani teks sebagai wahyu progresif, sehingga tidak 

menjadi ideologis dan dijadikan alat justifikasi kekuasaan politik. Apabila 

terdapat pertentangan antara teks dengan problematika kemanusiaan, maka 

dengan sendirinya teks tidak dapat digunakan. Ketiga, mengimani adanya 

paradigma emansipatoris yang sejalan dengan komitmen wahyu, seperti al-

Qur‟an  sebagai teks terbuka, kesetaraan, kemanusiaan, pluralism, 

pembebasan, kesetaraan, keadilan gender, tidak diskriminatif.
28

 

Dalam pemaknaan terhadap “jihad” misalnya, tidak dapat serta merta 

menggunakan pendekatan etimologis yang dikonstruk para ulama zaman 

kodifikasi, yang dimaknai dengan “perang”, “pembunuhan”. Jihad harus 

ditafsirkan secara emansipatoris sebagai upaya opensif untuk melawan 

peradaban yang desktruktif, menyusun rencana strategis dalam rangka 

pemberdayaan masyarakat sipil (civil society). Jihad harus dihadapkan pada 

realitas problem kemanusiaan kontemporer. Karena itu, maka jihad akan 

selalu disempurnakan, tidak terikat secara taken for granted pada teks Jihad 

sebagai produk budaya dapat dimaknai secara progresif, tanpa terikat pada 

pemaknaan pada zaman kodifikasi. Jihad tidak bisa dimaknai semena-mena 

sebagai “perang”, akan tetapi sebagaimana dimaknai Arkoun sebagai 

terminal dari proses ijtihad dan rasionalisasi. 

Karena itu, yang harus digelar adalah upaya membangun “fikih 

demokratis” dan fikih civil society”, yaitu fikih yang tidak menggunakan 

agama sebagai komoditas politik. Agama harus ditafsirkan secara 

emansipatoris untuk mengakselerasikan demokrasi dan civil society. 

Karenanya, agama dalam hal ini tidak dijadikan “tameng politik”, akan tetapi 

sebagai elan pembebasan pemihakan pada kaum lemah dan pemberdayaan 

masyarakat. 

                                                           
27

Nash Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash; Dirasah fi Ulum al-Qur‟an , (Beirut: 

alMarkaz al-Tsaqafy al-„Araby, Cetakan III, 1996), hal. 24. 
28

Ornid Saft. Progressive Muslim: On Justice, Gender, and Pluralism (England: 

Oneword Publications, 2003),hal. 68 



17 

 

Dalam konteks depolitisasi fikih, Muhammad Sa‟id al-Asymawi 

menulis: 

Allah menghendaki Islam menjadi agama, akan tetapi sebagian 

kelompok menginginkan sebagai politik. Agama adalah universal 

dan humanis.Sedangkan politik adalah wilayah yang sempit, 

terbatas, lokal, temporal dan sectarian. Politisasi agama hanya akan 

mempersempit ruang agama yang luas: humanis, inklusif, pluralis 

dan universal. Agama akan membawa manusia pada puncak 

kemanusiaan. Sedangkan politik akan menjerumuskan manusia 

pada tingkat terendah dari kemanusiaan. Karenanya, politik yang 

berlandaskan agama atau agama yang menggunakan politik praktis 

hanya akan memposisikan agama dan politik sebagai lahan konflik, 

pembunuhan dan peperangan yang tidak kunjung selesai, bahkan 

hanya digunakan untuk memperkuat kekuasaan.
29

 

Dengan demikian, fikih yang dipolitisasi hanya akan memantapkan 

kekuasaan. Sebaliknya, fikih yang mendorong demokrasi, pluralisme dan 

egalitarianism akan mendorong terbentuknya masyarakat yang adil dan 

berkeadaban. Sejarah “masyarakat utama” yang diimpikan Ibn Bajah perlu 

mendapatkan perhatian serius, karena budaya yang ingin dikembangkan 

adalah budaya yang menjunjung tinggi kemanusiaan, rasionalisme, filsafat 

dan oposisi terhadap Negara. Muhammad Jabir al-Anshari pun melihat 

bahwa agama harus menjadi elan keadaban dan mendobrak tradisi nomaden 

(al-badawah). Tradisi nomaden, termasuk di dalamnya politisasi agama, 

yang hanya akan mengukuhkan kekuasaan despotik.
30

 

Mahmud Muhammad Thaha dalam The Second Message of Islam, 

mengutarakan pentingnya fikih yang dapat membangun masyarakat, 

menciptakan kesetaraan politik melalui mekanisme demokrasi, mewujudkan 

kesetaraan ekonomi melalui sosialisasi dan kesetaraan sosial dengan 

menghapus diskriminasi dan kelas.
31

 Dari berbagai litarasi konstektualisasi 

fikih langkah visioner untuk mencapai peradaban yang mulia akan hadir 

dalam wajah baru, yakni dalam wacana fikih pluralisme, yaitu berupaya 

                                                           
29

Muhammad Sa‟id al-Asymawi, al-Islam al-Siyasy (Kairo: Madbuli al-Shaghir, 

1996), hal. 17. 
30

Jabir al-Anshari, al-Taazum al-Siyasy „inda al-Arab wa Sosiologiya al-Islam (Kairo: 

Dar el-Shorouk, 1999), hal. 97-125 
31

 Mahmud Muhammad Thaha, The Second Message of Islam. (Terj.Nur Rachman), 

(Surabaya: eLSAD, 1996). hal. 223-236 



18 

 

membangun prinsip kesetaraan, kesadaran invidual-komunal, demokrasi, 

kerja sama dan lain sebagainya. 

Dalam buku Fiqih Lintas Agama karya Nurcholish Madjid dkk untuk 

menyikapi persoalan kesenjangan antara fikih dengan realitas kemanusiaan 

disini perlu adanya pembaharuan fikih. Ini setidaknya ada tiga level yang 

mesti dilakukan dalam pembaharuan fikih. Pertama, pembaharuan pada level 

metodologis, yaitu perlunya interpretasi terhadap teks-teks fikih secara 

kontekstual, bermazhab secara metodologis dan verifikasi antar ajaran yang 

pokok (ushul) dan cabang (furu‟). Pembaharuan pada level ini tidak mesti 

membabat habis akar-akar fikih klasik, melainkan melakukan 

kontekstualisasi dan verifikasi. Ibarat hutan belantara, khazanah fikih adalah 

khazanah yang luas dan kaya, sehingga diperlukan pembaharuan yang 

bersumber dari tradisi fikih (al-muhafadhah „ala al-qadim al-shalih wa al-

akhdzu bi al-jadid al-ashlah). 

Kedua, pembaharuan pada level etis. Khazanah fikih yang terlanjur 

berkembang di tengah-tengah masyarakat adalah khazanah yang seakan-akan 

menyediakan sesuatu yang baku dan siap saji. Akibatnya; produk fikih adalah 

produk yang formalistik dan legalistik, di sini, perlu pembaharuan fikih yang 

dapat menghadirkan fikih sebagai etika sosial-pluralitas. Fikih tidak hanya 

sekedar membahas hukum halal-haram, melainkan membahas panca jiwa 

fikih (al-kulliyat al-khamsah) yaitu: melindungi agama, akal, jiwa, harta, dan 

keturunan, yang semangatnya memberikan perhatian bagi segenap manusia, 

apapun agama, ras dan sukunya. 

Ketiga, pembaharuan pada level filosofis. Pada level ini, sejatinya fikih 

terbuka terhadap filsafat dan teori-teori sosial kontemporer. Ini penting agar 

fikih bisa memotret realitas sosial secara komprehensif. Kita tahu, bahwa 

selama ini fikih hanya bersumber dari “wahyu”, dimasa mendatang fikih 

semestinya bisa menjadikan teori-teori sosial modern sebagai rujukan dalam 

mengambil sebuah hukum. 

Pluralisme akan memperoleh tempat yang layak dalam kajian fikih 

kontemporer karena pluralisme adalah sebuah keabsahan zaman yang tidak 

memungkinkan kita lari daripadanya. Cara pandang kita terhadap orang lain, 

yang berbeda suku, bahasa, dan agama, serta perbedaan karakter harus 

dilakukan secara kekeluargaan dan kekerabatan. Bahkan semua manusia pada 

dasarnya memiliki sifat yang sama, ingin dihormati, dilindungi dan diberi 

apresiasi atas karya-karyanya. Diberi kekebasan untuk berpendapat, merubah 



19 

 

perilaku, dan melejitkan potensi fisik dan psikis-ritual yang dimilikinya. 

Tidak boleh diperbedakan dalam stratifikasi sosial dan harus mendapat porsi 

sama dalam pemberlakukan hukum.  

Hubungan antar manusia yang berbeda bangsa, suku dan agama bukan 

ajang pendiskriminasian. Segala perbedaan bukan menyulut api perpecahan 

melainkan membangun sikap tenggang rasa dan saling toleransi serta 

kerjasama. Secara praktis dalam wacana fikih pluralisme seorang muslim 

boleh memberikan salam terhadap non-muslim, memberikan ucapan selamat 

atas hari raya mereka bahkan menghadiri hari-hari besar keagamaan mereka. 

Melangsungkan pernikahan atas kebaikan dan sama-sama memperoleh 

keridhaan adalah bukan perkara haram, serta kebolehan memilih pemimpin 

yang berbeda agama sekalipun. Hal ini dilakukan untuk menumbuhkan rasa 

persaudaraan, persamaan dan perdamaian. Inilah beberapa persoalan 

pluralisme yang mesti mendapat tempat layak di sisi fikih kontemporer. 

 

F. Penutup 

Fikih adalah pemahaman setiap orang dalam realitasnya masing-masing 

menyangkut keberagamaannya. Setiap usaha untuk memahami Islam, 

memaknai dan menerapkannya dalam realitas kehidupan adalah fikih. 

Sedangkan Pluralitas adalah sebuah kenyataan hidup dimana setiap orang 

harus berusaha sampai kepada sikap saling memahami satu sama lain. 

Persoalan tradisi fikih yang belum mendapatkan penyelesaian secara 

adil Pertama, dikarenakan fikih sengaja ditulis dalam masa yang mana 

hubungan antara muslim dan non-muslim tidak begitu kondusif. Kedua, fikih 

ditulis dalam situasi internal umat Islam yang tidak begitu solid. Ketiga, 

adanya simbol keagamaan yang secara implisit menganjurkan sikap keras 

terhadap agama lain. 

Oleh sebab itu dalam menjawab persoalan fikih, diperlukan 

hermeneutika yang setidaknya bisa melakukan perubahan yang sangat 

mendasar dalam tradisi fikih klasik. Pertama, mengimani teks sebagai produk 

budaya. Teks dan budaya adalah dua mata uang logam yang tidak bisa 

dipisahkan. Ketika berbicara teks sesungguhnya berbicara budaya, begitu 

juga sebaliknya. Karenanya diperlukan dekonstruksi keyakinan teologis dari 

eksistensi teks sebagai wahyu Tuhan, menjadi wahyu yang dibentuk dan 

disempurnakan oleh budaya. Kedua, mengimani teks sebagai wahyu 



20 

 

progresif, sehingga tidak menjadi ideologis dan dijadikan alat justifikasi 

kekuasaan politik komunal. Apabila terdapat pertentangan antara teks dengan 

problem kemanusiaan, maka dengan sendirinya teks tidak dapat digunakan. 

Ketiga, mengimani adanya paradigma emansipatoris yang sejalan dengan 

komitmen wahyu, seperti al-Qur‟an  sebagai teks terbuka, kesetaraan, 

kemanusiaan, pembebasan, kesetaraan, keadilan jender, tidak diskriminatif 

dan segala hal sosial kemanusiaan yang terkandung dalam isu-isu pluralisme. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

Daftar Pustaka 

Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka , Bandung: Mizan, 1999 

Amin Abdullah “Relegius Humanism Versus Sculer Humanism Toward a 

New Spritual Humanism”, dalam, Makalah, disampaikan pada 

International Seminar on Islam and Humanism: Universal Kritis of 

Humanity And the Future of Religiousity, Semarang Indonesia, IAIN 

Walisongo, 2-8 Novembe 2000. 

Farid Esack, Qur‟an, Liberation and Pluralisme: An Islamic Perspective of 

Interreligius Solidarity again Oppression (Terj. Watung A. Budiman), 

Bandung: Mizan, 2000 

Hassan Hanafi, Min al-Aqidah ila al-Tsawrah; al-Muqaddimah al-

Nazhariyah, Jilid I, Maktab Madbuli, 1988 

Hermeneia, Jurnal Kajian Interdisipliner Vol. 6. Nomor 2.Juli-Desember 

2007. 

Ibn Rusyd, Fash al-Maqal fi ma bayn al-Hikmah wa al-Syariahmin Ittishal 

Bairut: Markaz Dirasat al-Wihdah al-Arabiyah, cetakan II, 1999 

Jabir al-Anshari, al-Taazum al-Siyasy „inda al-Arab wa Sosiologiya al-Islam 

Kairo: Dar el-Shorouk, 1999 

Mahmoud Ayoub. Dirasah fi al-„Alaqah al-Masihiyyah al-Islamiyyah, 

Libanon: Markas al Dirasah al Masihiyyah al-Islamiyyah. 2001 

Mahmud Muhammad Thaha, The Second Message of Islam. (Terj. Nur 

Rachman), Surabaya: eLSAD, 1996 

Moh. Shofan, Menegakkan Pluralisme: Fundamentalisme-Konservatif di 

Tubuh Muhammadiyah, Jakarta: LSAF, 2008 

Muhammad „Abid al-Jabiri, al-„Aql al-Siyasi al-„Araby Beirut: Markaz 

Dirasat al-Wuhdah al-„Arabiyah, Cetakan III, 1995 

Muhammad Abid al-Jabiri, al-„Aql al-Siyasi al-Araby, Beirut: Markaz 

Dirasat al-Wihdah al-Arabiyah, cetakan III, 1995 

Muhammad Sa‟id al-Asymawi, al-Islam al-Siyasy, Kairo: Madbuli al-

Shaghir, 1996 

Nash Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash; Dirasah fi Ulum al-Qur‟an , 

Beirut: alMarkaz al-Tsaqafy al-„Araby, Cetakan III, 1996 



22 

 

Nurcholish Madjid dkk, Fiqih Lintas Agama, Jakarta: Paramadina, 2004 

Ornid Saft. Progressive Muslim: On Justice, Gender, and Pluralism, 

England: Oneword Publications, 2003 

Syamsul Ma‟arif, Pendidikan Pluralisme di Indonesia, Jogjakarta: Logung 

Pustaka, 2005 

Taufiq Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas: Studi Atas Pemikiran 

Hukum Fazlur Rahman, Bandung: Mizan, 1992 

Ulil Abshar Abdalla, “Menyegarkan Kembali Pemahaman Islam”, dalam 

Zulmanni (ed), Islam Liberal dan Fundamental Sebuah Pertarungan, 

Yogyakarta: eLSAQ Press, 2003 

 


