FIKIH PRO PLURALISME SEBAGAI SOLUSI MEMBANGUN
SINERGI AGAMA-AGAMA

Oleh: Askhabul Kirom
(Dosen Universitas Yudharta Pasuruan Jawa Timur)
e-mail: klrOm@yudharta.ac.id

Abstract

There is a gap between classical Jurisprudence and the reality of humanity.
The classical Jurisprudence is considered incapable of answering the
challenges of the times that have changed drastically along with the spread of
Islam to various parts of the world. A pluralistic society entity consisting of
nations, religions and cultures has made classical Jurisprudence adaptable to
contemporary laws among believers. The problem of jihad for example, can
no longer be understood only as a war by taking up arms. The jihad
terminology has been expanded in a contextual definition in which Muslims
live. Similarly, minority-majority issues, ethnic and human rights issues, and
issues of pluralism and multiculturalism practices. This article takes the form
of a discourse on the new building of figh that is pro-pluralism in religious
social relations among the adherents of religion. Data analysis in this research
is done in descriptive-analysis, that is exposing data about pro fiery of
pluralism based on al-Qur'an and al-Hadith according to the opinion of
Muslim scholars.

Kata Kunci: Fikih, Pro Pluralisme

Abstrak

Ada celah antara fikih klasik dan realitas kemanusiaan. Yurisprudensi klasik
dianggap tidak mampu menjawab tantangan zaman yang telah berubah secara
drastis seiring dengan penyebaran Islam ke berbagai belahan dunia. Entitas
masyarakat majemuk yang terdiri dari negara-negara, agama dan budaya
telah membuat fikih klasik dapat disesuaikan dengan hukum kontemporer di
kalangan orang percaya. Masalah jihad misalnya, tidak bisa lagi dipahami
hanya sebagai perang dengan mengangkat senjata. Istilah jihad telah
diperluas dalam definisi kontekstual di mana umat Islam tinggal. Demikian
pula, isu mayoritas minoritas, isu etnik dan hak asasi manusia, dan isu praktik
pluralisme dan multikulturalisme. Artikel ini berbentuk wacana tentang
bangunan baru figh yaitu pro pluralisme dalam hubungan sosial religius
diantara penganut agama. Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara
deskriptif-analisis, yaitu mengungkap data tentang pluralisme pro flasy
berdasarkan al-Qur'an dan al-Hadits menurut pendapat cendekiawan muslim.
Kata Kunci: Fikih, Pro Pluralisme


mailto:k1r0m@yudharta.ac.id

A. Pendahuluan

Fikih secara teoritis adalah pemahaman setiap orang dalam realitasnya
masing-masing menyangkut keberagamaannya. Setiap usaha untuk
memahami Islam, memaknai dan menerapkannya dalam realitas kehidupan
adalah fikih. Secara sosiologis, hampir keseharian hidup masyarakat muslim
dibingkai oleh fikih, karena titik berat fikih adalah pada pengaturan hidup
bersama manusia dalam tataran sosialnya, yang merupakan inti dari ajaran
fikih. Dilema paradigma fikih merupakan pemandangan yang menyejarah
dan senantiasa menghiasi pemikiran keagamaan kontemporer. Ini juga
menunjukkan kelebihan sekaligus kelemahan fikih, tatkala mampu
“menggotong masa lalu ke masa kini”. Atau “menggotong tradisi Arab ke
tradisi-tradisi non Arab”. Kelemahan fikih terutama yang berkaitan dengan
masalah hubungan mayoritas dan minoritas, hubungan Muslim dengan non-
Muslim. Dalam banyak kasus, fikih masih terkesan menomorduakan non-
muslim.

Melihat paradigma di atas, tentu saja terlihat secara kasat mata bahwa
terdapat problem yang sangat mendasar: yaitu kesenjangan antara fikih
dengan realitas kemanusiaan. Fikih klasik, sepertinya tak mampu menjawab
tantangan zaman. Dalam fikih hubungan antar agama, sangat terlihat
kegagapan dalam melihat agama lain. Untuk menyikapi persoalan
kesenjangan antara fikih dengan realitas kemanusiaan disini perlu adanya
pembaharuan fikih. Oleh karena itu yang menjadi fokus kajian tulisan ini
adalah Fikih yang pro pluralisme dan diharapkan menjadi bagian penting
dari solusi membangun sinergisitas agama-agama.

B. Memahami Fikih Pro Pluralisme

Makna figih secara bahasa adalah “memahami”. Seperti dalam ayat al-
Qur’an surat Hud ayat 91 Allah swt berfirman:

i ke 31 g Diad Ellady Yil5 w13 1 Bl oS Lo 18RS U Liah 4 1406
“Mereka berkata: "Hai Syuaib, kami tidak banyak mengerti tentang apa
yang kamu katakan itu dan sesungguhnya kami benar-benar melihat
kamu seorang yang lemah di antara kami; kalau tidaklah karena
keluargamu tentulah kami telah merajam kamu, sedang kamu pun
bukanlah seorang yang berwibawa di sisi kami” .

Dalam al-Qur’an surat an-Nisa ayat 78:
2



bl 4l s be 0dd Vol Aos o D)3 320 9 B 58 5 S (86514, wl

G Oy 9315 Y o3 £358 JU all ie 0 3878 Bie 1 0 4ok K0 1

“Di mana saja kamu berada, kematian akan mendapatkan kamu,

kendati pun kamu di dalam benteng yang tinggi lagi kokoh, dan jika

mereka memperoleh kebaikan, mereka mengatakan: "Ini adalah dari

sisi Allah", dan kalau mereka ditimpa sesuatu bencana mereka

mengatakan: “Ini (datangnya) dari sisi kamu (Muhammad)".

Katakanlah: "Semuanya (datang) dari sisi Allah”. Maka mengapa

orang-orang itu (orang munafik) hampir-hampir tidak memahami
pembicaraan sedikit pun?”

Dua ayat di atas menyebutkan kata “fikih” sebagai maka pemahaman;
atau usaha memahami, atau memberi pemahaman. Fikih menurut orang Arab
adalah pemahaman dan ilmu. Setelah Islam datang, nama fikih digunakan
untuk ilmu agama dikarenakan tingkat kemuliaannya dibanding ilmu-ilmu
yang lain. Jika kita temui istilah fikih di masa generasi pertama Islam maka
yang dimaksud adalah ilmu agama. Adapun ilmu agama yang dimaksud di
masa itu adalah ilmu yang terkait dengan al-Qur’an dan al-Sunnah
Rasulullah saw.!

Pengertian di atas dapat kita temui dalam hadis Rasulullah saw.
S8 il Ja - Lein s lale 58 Jadl 4 4laind Ban s e 30 ) Sl
Ay (il 48 s S0y e 488 5 (i ) 48 s

“Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar satu
hadis dari kami, kemudian ia hafalkan dan ia sampaikan kepada
orang lain. Sebab ada orang yang membawa figih (hadis)
disampaikan kepada orang yang lebih fagiih (paham) darinya,
dan ada orang yang membawa figih tapi tidak faqiih” Hadits ini
diriwayatkan oleh imam Abu Dawud (no. 3660), at-Tirmidzi (no.
2656), Ibnu Majah (no. 230), ad-Darimi (no. 229), Ahmad
(5/183), Ibnu Hibban (no. 680), ath-Thabrani dalam “al-
Mu jamul kabiir” (no. 4890), dan imam-imam lainnya.

agh (o Lin anhad Hiady JASN 80 Ok )

! Ahmad Sarwat, Lc. Figih &Syariahal. DU Center. Lihat juga hadis Rasulullah saw.
“Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar satu hadis dari kami, kemudian ia
hafalkan dan ia sampaikan kepada orang lain.

3



Sesungguhnya panjangnya shalat dan pendeknya khutbah
seseorang, merupakan tanda akan kepahamannya (Muslim
n0.1437, Ahmad no.17598, Daarimi no.1511)

Kata figih (¢¥) secara bahasa punya dua makna.? Makna pertama
adalah al-fahmu al-mujarrad (2=« »¢dll), yang artinya adalah mengerti secara
langsung atau sekedar mengerti saja. Makna yang kedua adalah al-fahmu ad-
dagiq (&8Y a¢dll), yang artinya adalah mengerti atau memahami secara
mendalam dan lebih luas.

Adapun secara istilah, kata figih didefinisikan oleh para ulama dengan
berbagai definisi yang berbeda-beda. Sebagiannya lebih merupakan
ungkapan sepotong-sepotong, tapi ada juga yang memang sudah mencakup
semua batasan ilmu figih itu sendiri.

Al-Imam Abu Hanifah punya definisi tentang figih yang unik, yaitu:
Lle Ly Wik u.us:d\ iﬁ)@
“Mengenal jiwa manusia terkait apa yang menjadi hak dan
kewajibannya ”3
Sebenarnya definisi ini masih terlalu umum, bahkan masih juga
mencakup wilayah akidah dan keimanan bahkan juga termasuk wilayah
akhlag. Sehingga figih yang dimaksud oleh beliau ini disebut juga dengan
istilah Al-Fikihul Akbar.

Ada pun definisi yang lebih mencakup ruang lingkup istilah figih yang
dikenal para ulama adalah:*
il Ll (e L) 20kl e 520 SAYL
“Ilmu  yang membahas hukum-hukum syariat bidang

amaliyah (perbuatan nyata) yang diambil dari dalil-dalil
secara rinci,”

Untuk memahami terma fikih dan kaitannya dengan pluralisme, kita
harus merujuk definisi dari pluralisme itu sendiri. Secara etimologi
pluralisme merupakan kata serapan dari bahasa Inggris yang terdiri dari dua

2 Ahmad Sarwat, Lc. Seri Figih Kehidupan (1): llmu Figihal. Jakarta: DU Publishing.
hal. 25.
% Ubaidillah bin Mas’ud Al-Mahbubi Al-Bukhari Al-Hanafi, At-Taudhih ‘ala At-
Tangqih, jilid 1. hal. 10
* Adz-Dzarkasyi, Al-Bahrul Muhith, jilid 1 hal.21.
4



kata. Yakni, plural yang berarti ragam dan isme yang berarti faham.®> Jadi
pluralisme bisa diartikan sebagai berbagai faham, atau bermacam-macam
faham. Adapun secara terminologi pluralisme merupakan suatu kerangka
interaksi yang mana setiap kelompok menampilkan rasa hormat dan toleran
satu sama lain, berinteraksi tanpa konflik atau asimilasi. Dengan perkataan
lain pluralisme adalah teori yang mengatakan bahwa realitas terdiri dari
banyak subtansi.

Menurut Alwi Shihab, pengertian pluralisme dapat disimpulkan
menjadi 3 yaitu: pertama, pluralisme tidak semata menunjuk pada kenyataan
tentang adanya kemajemukan. Namun, yang dimaksud pluralisme adalah
keterlibatan aktif terhadap kenyataan kemajemukan tersebut. Kedua,
pluralisme harus dibedakan dengan kosmopolitanisme. Dalam hal ini
kosmopolitanisme menunjuk suatu realitas di mana aneka ragam ras dan
bangsa hidup berdampingan di suatu lokasi. Maksudnya walaupun suatu ras
dan bangsa tersebut hidup berdampingan tetapi tidak ada interaksi sosial.
Ketiga, konsep pluralisme tidak dapat disamakan dengan relativisme. Paham
relativisme menganggap “semua agama adalah sama”. Keempat, pluralisme
agama bukanlah sinkretisme, yakni menciptakan suatu agama baru dengan
memadukan unsur tertentu atau sebagian komponen ajaran dari beberapa
agama untuk dijadikan bagian integral dari agama tersebut.®

Dari definisi yang disampaikan Shihab dapat disimpulkan bahwa
pluralisme bukanlah paham yang menyebutkan semua agama adalah sama.
Pluralisme mesti dipisahkan dari paham relativisme dan sinkretisme, karena
kenyataannya banyak orang terjebak dalam pemaknaan istilah-istilah ini.
Pluralisme berdiri dalam konsep dan sistematika pemikiran tersendiri dan
tidak bisa disamakan dengan istilah-istilah yang lain.

Dalam kerangkan memahami fikih yang pro pluralisme sebaiknya kita
menyebutkan definisi-definisi dari banyak pakar. Syamsul Ma’arif
mendefinisikan pluralisme adalah suatu sikap saling mengerti, memahami,
dan menghormati adanya perbedaan-perbedaan demi tercapainya kerukunan
antarumat beragama. Dan dalam berinteraksi dengan aneka ragam agama
tersebut, umat beragama diharapkan masih memiliki komitmen yang kokoh

® Pius A. P, M. Dahlan, Kamus llmiah Popular, (Surabaya: Arkola, 1994), Cet. Ke-1,
hal..604.lihat juga Anton M. Moeliono, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Balai Pustaka,
Jakarta, 1990, hal. 691.
® Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka, hal. 41-42
5



terhadap agama masing-masing.” Interaksi antar umat beragama telah terjadi
dalam kehidupan kita sehari-hari namun agar interaksi sosial tersebut
berjalan dengan baik maka perlu ada aturan-aturan saling kesepemahaman.
Aturan-aturan itulah seharusnya menjadi perhatian dalam fikih pluralisme.

Untuk memperjelas bagaimana hubungan antar umat beragama dalam
konteks pluralisme, Moh.Shofan mendefiniskan pluralisme menjadi sebuah
upaya membangun kesadaran normatif teologi dan sosial antar umat
beragama. la menyebutkan pluralisme adalah upaya untuk membangun tidak
saja kesadaran normatif teologis tetapi juga kesadaran sosial, di mana kita
hidup di tengah masyarakat yang plural dari segi agama, budaya, etnis, dan
berbagai keragaman sosial lainnya. Karenanya, pluralisme bukanlah konsep
teologis semata, melainkan juga konsep sosiologis.®

Pluralitas adalah sebuah kenyataan hidup dimana setiap orang harus
berusaha sampai kepada sikap saling memahami satu sama lain. Dasar
pluralitas agama adalah kesatuan tujuan dan dialog yang terbuka. Kesadaran
terhadap pluralitas agama akan melahirkan kesadaran terhadap adanya
kesatuan iman. Kesatuan iman bekerja dalam menjaga sejarah
keberlangsungan wahyu Tuhan, yang dimulai sejak zaman Adam as sampai
dengan Muhammad saw.’ Pada dasarnya, al-Qur’an telah menetapkan aturan
tentang masyarakat plural yang di dalamnya hidup beragam agama secara
berdampingan dan dapat menerima satu sama lain dengan dasar etika.

Di sini terlihat betapa pentingnya melihat fikih secara Kkritis.
Memaksakan diri untuk menggunakan kesimpulan-kesimpulan yang
digunakan ulama klasik dalam merespon masalah kekinian dianggap upaya
mengorbankan masa kini untuk masa lalu. Dan bila yang terjadi demikian,
maka agama akan dituduh sebagai ajaran yang tidak kontekstual. Agama
akan dituduh sebagai biang dari kemunduran, kebodohan, ketidakadilan dan
kezaliman. Padahal itu tidaklah benar jika kita memahami substansi agama
dalam konteks kekinian.

Yang diperlukan sekarang yaitu mengembalikan nilai-nilai universal
seperti kemaslahatan umum, egaliterianisme, rasionalisme, pluralisme

" Syamsul Ma’arif, Pendidikan Pluralisme di Indonesia, (Jogjakarta: Logung Pustaka,
2005), hal. 17
8 Mohal. Shofan, Menegakkan Pluralisme: Fundamentalisme-Konservatif di Tubuh
Muhammadiyah, (Jakarta: LSAF, 2008), hal. 87
"Mahmoud Ayoub. Dirasah fi al-‘dlagah al-Masihiyyah al-Islamiyyah (Libanon:
Markas al Dirasah al Masihiyyah al-Islamiyyahal. 2001), hal. 265.
6



sebagai prinsip-prinsip paradigmatik fikih sehingga tidak terjebak dalam
kubangan litreralisme, fundamentalisme, otoritarianisme dan konservatisme.
Selain itu, dekonstruksi pemikiran keagamaan di masa datang mesti
mengembangkan budaya tafsir yang terbuka dan toleran. Di sini
hermeneutika dapat dijadikan mekanisme mengungkap "makna yang
tertunda” guna mengembalikan komitmen wahyu yang bersifat universal dan
pluralis. Hermeneutika yang dimaksud tidak hanya sekedar "revelasionis™
yang menggantung diri pada wahyu yang terbatas pada teks, akan tetapi lebih
diaplikasikan dalam hermeneutika "fungsional”, yaitu sejauhmana teks
mampu melakukan pembebasan terhadap realitas kemanusiaan. Oleh sebab
itu dalam menajamkan komitmen toleransi dan pluralisme fikih, diperlukan
hermeneutika yang setidaknya bisa melakukan perubahan yang sangat
mendasar dalam tradisi fikih klasik.'

Karena itu, yang harus digelar adalah upaya membangun “fikih
demokratik”, “fikih pluralis” dan “fikih civil society” yaitu fikih yang tidak
menggunakan agama sebagai komoditas politik. Fikih yang mendorong
demokrasi, pluralisme dan egalitarianisme sebagai prasyarat terbentuknya
masyarakat yang adil dan berkeadaban.

C. Realitas Empirik Fikih

Secara sosiologis, hampir keseharian hidup masyarakat muslim
dibingkai oleh fikih, karena titik berat fikih adalah pada pengaturan hidup
bersama manusia dalam tataran sosialnya, yang merupakan inti dari ajaran
fikih,"* seperti keadilan, kesederajatan, kemanusiaan dan nilai-nilai
humanistik lainnya.”> Namun demikian, nilai-nilai fundamental Islam
tersebut dalam tradisi fikih klasik mengalami stagnasi. Hal ini setidak-
tidaknya dikarenakan oleh hilangnya upaya produktivitas dalam
menerjemahkan muatan ideal fikih itu sendiri.

19 Nurcholish Madjid dkk, Figih Lintas Agama, (Jakarta: Paramadina, 2004). hal. 174-
175

1 Istilah fikih, hukum Islam, dan bahkan shari’ah kini telah menjadi istilah yang
identik dalam penggunaan dewasa ini, meskipun istilah-istilah tersebut berbeda dari sudut
historis dan makna literalnya. Taufig Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas: Studi
Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman, (Bandung: Mizan, 1992), hal. 33.

2 Bandingkan. Amin Abdullah “Relegius Humanism Versus Sculer Humanism
Toward a New Spritual Humanism”, dalam, Makalah, disampaikan pada International
Seminar on Islam and Humanism: Universal Kritis of Humanity And the Future of
Religiousity, Semarang Indonesia, IAIN Walisongo, 2-8 Novembe 2000.

7



Hal lain yang senada yaitu banyak kalangan yang mengatakan citra
humanis Islam itu seolah tenggelam ke dalam kekusutan saat sekat-sekat
primordialisme mewarnai capaian pemikiran Islam klasik yang disebut
sebagai zaman keemasan (al-‘ashar al-dzahaby). Repotnya lagi, produk-
produk fikih zaman itu menjadi magnet tersendiri yang lambat laun menyihir
kesadaran sejarah umat Islam masa Kkini. Akibatnya, Islam masa lalu
dipahami sebagai blue print (cetak biru) yang serba paripurna dan
kebenarannya menempati posisi yang paling tinggi.

Dari sekian produk pemikiran klasik, fikih menjadi ilmu keagamaan
yang belum terjamah secara adil. Fikih klasik merupakan satu-satunya bidang
keilmuan yang bisa bertahan untuk kurun waktu yang cukup lama, dan fikih
menjadi kebutuhan primer umat Islam. Kenyataan ini ditunjukkan oleh
ketergantungan yang cukup besar terhadap fikih. Namun hal yang menjadi
refleksi keberagaman mutakhir, bahwa fikih klasik yang dianggap “otoritatif”
telah menghilangkan fungsi agama sebagai elan pembebasan dan pencerahan.
Bahkan, kemunculan fikih bisa dikatakan sebagai salah satu penyebab
disakralkannya doktrin keagamaan, dan lebih parah lagi, agama tidak bisa
disentuh dengan pendekatan-pendekatan sosiologis dan antropologis.

Karena begitu kuatnya posisi fikih dalam masyarakat Muslim, maka tak
terelakkan lagi fikih mesti ada pembaharuan. Dan kenyataan saat ini telah
banyak pakar yang memperbincangkan terma ini, sebagaimana telah
disebutkan Nurcholis Madjid di atas. Masyarakat Muslim pada umumnya
adalah masyarakat yang menjunjung tinggi peradaban fikih (hadlarat al-
fikih).** Hal tersebut setidaknya bisa dilihat dari cara pandang masyarakat
Muslim terhadap fikih. Pertama, fikih bagi banyak kalangan dianggap
sebagai “ilmu inti” yang tak tersentuh, walaupun kedudukan fikih di urutan
kedua setelah kalam, namun fikih menempati posisi strategis guna
menjelaskan kalam dalam bentuk-bentuk pandangan partikular yang menyoal
masalah kehidupan sehari-hari.**

Kedua, fikih menjadi “identitas keagamaan”. Penguasaan terhadap fikih
seringkali menentukan posisi seorang agamawan antara yang satu dengan
yang lainnya. Dalam masyarakat tradisional, kenyataan seperti ini tidak
terhindarkan, yang mana derajat keulamaan di antaranya ditentukan

BAbid al-Jabiri, Takwin al-Aql al-Araby, hal.96.la membedakan dengan masyarakat
Yunani yang menjunjung tinggi filsafat (hadharah falsafah) dan masyarakat Barat yang
menjunjung tinggi teknologi dan ilmu pengetahuan (hadharah ‘ilmin wa tagniyah).

1 lihat buku Nash Hamid Abu Zaid, Naqd al-Khithab al-Diny, al-Markaz al-Tsagafy.

8



sejauhmana penguasaannya terhadap fikih dan ushul fikih. Dalam masyarakat
yang relatif modern pun, secara implisit, fikih menjadi panglima dan rujukan
dalam mengambil keputusan atas masalah-masalah tertentu, seperti
penentuan awal dan akhir Ramadlan. Ini bisa dilihat dalam praktek ritual
keagamaan, walaupun mereka disebut-sebut sebagai masyarakat modern dan
terpelajar, namun dalam praktek keagamaannya masih menyimpan sebuah
kecenderungan untuk menghadirkan fikih klasik.

Ketiga, fikih diimani sebagai penentu “keselamatan”, ‘“kemenangan”
dan “kebahagiaan”. Klaim keselamatan (claim of salvation) seringkali
ditentukan oleh sejauhmana keabsahan fikih yang dipersepsikan mazhab
tertentu. Persepsi tersebut mempunyai karakteristik tersendiri sesuai dengan
kodifikasi dan kesepakatan yang dianggap merepresentasikan pemahaman
terabsah. Klaim keselamatan hampir menjadi landasan ideal untuk menarik
simpati masyarakat beragama agar keluar dari kubang kebimbangan dan
ketidakjelasan hidup mereka. Segala sesuatu yang bertentangan dengan
keselamatan, biasanya cenderung dilarang dan dipinggirkan. Garansi akan
keselamatan seakan menjadi jaminan untuk memilih doktrin tertentu sebagai
jalan untuk mencapai kebenaran.*

Ketentuan hukum seperti ini, kata Muhammad Shahrur sebagai akibat
dari pencabutan sifat keterbukaan, elastisitas doktrin Islam sendiri dan ini
merupakan kesalahan terbesar (teori) fikih?'® Shahrur beranggapan
kevakuman fikih yang terjadi saat ini adalah dikarenakan pensakralan fikih
yang dimulai sejak zaman klasik sampai sekarang, sehingga dengan tegas ia
menyebutkan fenomena ini sebagai sebuah kesalahan besar. Lebih jauh Lutfi
Syaukanie menegaskan: Islam menganggap berbagai penafsiran dan
pemahaman Islam yang dilakukan sebagian 'ulama’ klasik banyak yang
bertentangan dengan semangat dasar Islam.

Menyambut kekhawatiran Shahrur dan Luthfi di atas, karenanya, sebut
Ulil Abshar Abdalla, doktrin hukum seperti ini harus diamandemen
berdasarkan prinsip kesederajatan dan kemanusiaan sesuai dengan karakter

%5 Nurcholish Madjid dkk, Figih Lintas Agama (Jakarta: Paramadina, 2004), hal. 130-
131
'8 Hermeneia, Jurnal Kajian Interdisipliner Vol. 6. Nomor 2.Juli-Desember 2007.
9



ajaran Islam sebagai agama yang berkembang sejalan dengan denyut nadi
perkembangan manusia.*’

Persoalan hubungan dengan non-muslim, apapun agama dan aliran
kepercayaannya adalah persoalan yang paling serius dan dilematis dalam
fikih Islam. Pada tataran ini, fikih mengalami kelemahan yang amat luar
biasa. Dimensi keuniversalan dan kelenturan fikih seakan-akan tersimpan di
laci, atau mungkin hilang entah kemana. Fikih, secara implisit atau eksplisit,
telah menebarkan kebencian dan kecurigaan terhadap agama lain. Salah satu
contoh untuk ditengahkan dalam persoalan ini adalah anomali kafir harbi dan
kafir dzimmi. Sebagaimana diketahui non-muslim tentu saja keberatan atas
labelitas ini karena mereka tidak ingin disebut sebagai kafir, apalagi
pelabelan kafir yang harus diperangi dan kafir yang dilindungi seolah-oleh
mereka tidak bisa melangsungkan kehidupan dengan baik tanpa bantuan
muslim.,

Fikih menjadi salah satu ilmu yang berpengaruh dan mempunyai
gravitasi yang begitu kuat. Bukan hanya itu, fikih telah membentuk
masyarakat diberbagai tempat sepanjang masa. Di sini, Kita dapat mengerti,
bahwa fikih bukan hanya sebagai ilmu yang mempunyai kekuatan kultural
yang menggurita keakar rumput, melainkan juga memuat kekuatan yang
bersifat kultural, karena fikih bisa menyedot massa yang begitu besar.

Cara pandang seperti ini memberikan dampak serius, diantaranya nalar
fikih tersedot dalam proyek besar untuk menyoal hal-hal yang berkaitan
dengan kesalehan individual. Fikih dipahami tidak lagi sebagai bahan dari
negoisasi antara teks suci dengan realitas, melainkan supaya mengukuhkan
teosentrisme. Pemaknaan terhadap Islam menjadi sangat ekslusif, karena
keberislaman lalu  ditentukan  sejauhmana  kesalehan individual
diartikulasikan oleh seorang Muslim. Bila ritual keagamaannya sudah
dilakukan secara sempurna, maka keberislamannya sudah sempurna.
Sebaliknya, mereka yang melakukan ritual keagamaan secara biasa-biasa
saja, maka keberislamannya selalu dipertanyakan, bahkan mungkin disebut
sebagai “Muslim tak sempurna”.

Y7 Ulil Abshar Abdalla, “Menyegarkan Kembali Pemahaman Islam”, dalam Zulmanni
(ed), Islam Liberal dan Fundamental Sebuah Pertarungan, (Yogyakarta: eLSAQ Press,
2003), hal. 4-5
10



D. Dilema Fikih Hubungan Antaragama

Dilema paradigma fikih merupakan pemandangan yang menyejarah
dan senantiasa menghiasi pemikiran keagamaan kontemporer. Ini juga
menunjukkan kelebihan sekaligus kelemahan fikih, tatkala mampu
“menggotong masa lalu ke masa kini."® Atau “menggotong tradisi Arab ke
tradisi-tradisi non Arab”*° barangkali besarnya ulama terkemuka di tanah air
yang mengkaji kitab kuning dan belajar dari Timur-Tengah menyebabkan
pandangan keagamaan mereka arabis dan teosentris.

Persoalan ini memang cukup mendasar. Pertama, dikarenakan fikih
sengaja ditulis dalam masa yang mana hubungan antara muslim dan non-
muslim tidak begitu kondusif. Nasir Hamid Abu Zyaid menyebutkan, bahwa
kitab-kitab klasik, baik ilmu-ilmu al-Qur’an dan ilmu fikih ditulis dalam
sebuah zaman yang mana umat Islam sedang menghadapi perang salib,
sehingga diperlukan upaya strategis untuk mempertahankan identitas dan
mengembalikan epistemologi Islam dalam kerangka "teks". Fikih merupakan
bagian terpenting dari proses pergulatan kehidupan pada saat itu, sehingga
sangat besar kemungkinan bila fikih menyesuaikan diri dengan konteks
zamannya.

Kedua, fikih ditulis dalam situasi internal umat Islam yang tidak begitu
solid, sehingga amat dimungkinkan para penguasa menggunakan fikih
sebagai salah satu alat untuk mengambil hati masyarakat, sehingga para
ulamanya dapat mendesain fikih yang seolah-olah memberikan perhatian
kepada umat Islam dan menolak kehadiran non-Islam. Cara pandang seperti
ini dapat memikat umat Islam, dikarenakan sikap bangsa-bangsa non-muslim
terhadap Islam yang cenderung hegemonik dan kolonialistik. Dalam kurun
waktu yang cukup lama, umat Islam berada dalam belenggu dan cengkraman
dari luar, sehingga membentuk sosiologis-historis yang lemah dan
kalah.Karena itu, kampanye untuk menomorduakan komunitas non-Muslim
seringkali mewarnai khazanah klasik, sebagaimana tercermin dalam fikih
hubungan antar agama.

'8 Salah satu bukti yang cukup konkrit adalah tersedianya buku-buku klasik, seperti
kitab-kitab Imam Syafi’l, al-Umm, al-Risalah, kitab Imam al-Ghazali, ihya’ Ulum al-Din,
Kitab Imam Malik, Muwattha’ dan lain-lain, sehingga kita bisa membaca buku-buku tersebut
dengan mudah.

9 Dalam tradisi NU, laznah Bahtsul Masa’il masih menganut katagori buku-buku
standart (al-kutub al-mu tabarah) sebagai rujukan pertama. Sebagian besar buku-buku
tersebut adalah kitab-kitab fikih yang ditulis para ulama berasal Arab, misalnya karya
Wahbah Zuhayly, al-Fikih al-Islamy wa Adillatuhu dan lain-lain.

11



Ketiga, adanya simbol keagamaan yang secara implisiit menganjurkan
sikap keras terhadap agama lain. Dalam banyak ayat, terutama bila dibaca
secara harfiah, maka akan disimpulkan secara rigid dan kaku.?’ Misalnya,
ayat 120 surat al-Bagarah yang berbunyi: dan orang-orang Yahudi dan
Nashrani tidak akan membiarkanmu, sehingga kamu mengikuti agama
mereka. Jika ayat ini dipahami secara harfiah, maka sudah barang tentu akan
menimbulkan kesan buruk terhadap agama-agama lain, khususnya agama
Yahudi dan Kiristen, dikarenakan seolah-oleh kedua agama tersebut
senantiasa datang untuk memaksa umat Islam agar memeluk kedua agama
tersebut. Padahal ayat tersebut turun dalam hal perubahan arah kiblat dan
Masjid al-Agsha, Yerusalem ke Masjid al-Haram, Makkah. Agama Yahudi
dan Nashrani memilih untuk mempertahankan tempat suci mereka.

Selain itu, masih terdapat sejumlah hadist yang sudah secara eksplisit
mengisyaratkan kebencian terhadap agama lain. Misalnya hadist yang
berbunyi tentang larangan mengucap salam terhadap agama Kristiani dan
mengambil lain arah bila berpapasan dengan penganut Kristiani. Hadist ini
senantiasa dipelajari di pesantren-pesantren sebagai hadist pilihan (al-ahadits
al-mukhtarah) yang dihafal dan direfleksikan dalam kehidupan sehari-hari.
Padahal hadist ini turun dalam konteks tertentu, yaitu perang, yang mana
kebetulan Nabi Muhammad berpapasan dengan seorang Kristiani yang
mempunyai kebencian terhadap umat Islam pada saat itu. Hadist tersebut
dapat dikategorikan sebagai hadist yang muncul dalam kondisi dan konteks
tertentu dan tidak bisa diperlakukan secara umum bagi seluruh umat
Kristiani.

Di sini, semakin tergambar secara gamblang, bahwa fikih hubungan
antar agama merupakan problem serius yang dihadapi masyarakat modern.
Klaim historis dan klaim tekstual bisa dijadikan alasan oleh sebagian ulama
fikih untuk menolak eksistensi non-Muslim dalam komunitas Muslim.
Karenanya, kerumitan tidak hanya pada tataran tekstual, melainkan
latarbelakang historis dan kondisi obyektif umat Islam yang seringkali
memandang “kelompok lain” sebagai ancaman. Ada anggapan, bahwa
kemunduran umat Islam saat itu, tidak hanya disebabkan persoalan-persoalan
internal umat Islam sendiri, akan tetapi juga masalah-masalah yang
dikontruksi dari luar. Abid al-Jabiri menguatkan pandangan ini, bahwa
tatkala Islam berada di masa kejayaannya, maka Barat merasakan betul

“Nurcholish Madjid dkk, Figih Lintas Agama (Jakarta: Paramadina, 2004).hal. 43-44
12



positifnya. Bahkan pencerahan Islam telah mengantarkan Barat ke pintu
pencerahan. Tetapi sebaliknya, ketika Barat berada di puncak keemasannya,
yang terkesan adalah bahwa Barat cenderung menghegomoni dunia Islam.?

Seluruh dilematis yang diambil dari kesan fikih klasik bukanlah
menyalahkan atau menyederhanakan persoalan. Kekayaan pengkajian Islam
(fikih) pada zaman klasik cocok pada zamannya dan terkadanga tidak cocok
lagi pada masa sekarang. Namun yang penting diperhatikan adalah pintu
ijtihad tidak pernah tertutup. Hubungan antar umat beragama dapat berjalan
baik tanpa merendahkan pihak-pihak agama lain akan tersampaikan dalam
fikih pluralisme, dan sebenarnya fikih pluralisme adalah bangunan ideologi
realistis yang penting diambil azas-azas manfaatnya.

E. Menuju Fikih Yang Peka Terhadap Pluralisme

Melihat persoalan-persoalan di atas, tentu saja terlihat secara kasat
mata bahwa terdapat problem yang sangat mendasar: kesenjangan antara
fikin dengan realitas kemanusiaan. Fikih Kklasik, sepertinya tak mampu
menjawab tantangan zaman. Sebagaimana dijelaskan di awal, dalam fikih
hubungan antar agama, sangat terlihat kegagapan dalam melihat agama lain.

Di sini, semakin terlihat tantangan agama, bahwa pada tataran empirik,
agama sedang menghadapi pergulatan yang sangat dinamis, yang mana
menyebabkan agama harus membuka diri terhadap beberapa problematika
kemanusiaan kontemporer. Di satu sisi agama semakin menunjukkan
kesakralannya, karena semakin lama semakin disakralkan oleh penganutnya.
Namun di sisi lain, agama tak mampu menyinari sejumlah krisis yang
dihadapi manusia, karena agama diharamkan dari keyataan kekinian. Agama
bungkam seribu bahasa. Agama hanya membela dirinya sendiri, yaitu dengan
memunculkan ritualitas dan kepatuhan apologetik yang luar biasa.

Realitas tersebut telah mengakibatkan munculnya dampak yang amat
fatal, yaitu agama kehilangan vitalitasnya. Keberagaman lalu menjadi sebuah
kesepakatan untuk beragama dan menggunakan (bukan menafsirkan) doktrin-
doktrin keagamaan secara kaku dan rigid. Agama dipaksa ditarik ke dalam
wilayah publik dengan cara mengimpor seluruh yang tersedia dalam agama
secara taken for granted. Atas nama Tuhan, agama lalu dianggap sebagai
dokumen yang sakral yang ditasbihkan bisa mengatasi banyak hal, mulai dari

?'Muhammad ‘Abid al-Jabiri, al- ‘4g! al-Siyasi al- ‘Araby (Beirut: Markaz Dirasat al-
Wuhdah al-*Arabiyah, Cetakan I11, 1995), hal. 19.
13



persoalan-persoalan yang bersifat general (al-kulliyah) hingga persoalan-
persoalan yang bersifat partikular, tetek bengek, dan remeh-remeh (al-
Jjuz’iyyah).?* Islam lalu dipahami sebagai agama yang bisa menyelesaikan
seluruh persoalan dari A sampai Z, celakanya, yang dijadikan sandaran
adalah teks-teks suci yang dipahami secara kaku dan rigid.

Sekali lagi disebutkan bahwa yang diperlukan sekarang yaitu
mengembalikan nilai-nilai  universal, seperti kemaslahatan umum,
egalitarianism, rasionalisme, pluralisme sebagai prinsip-prinsip paradigmatik
fikih sehingga tidak terjebak dalam kubang literalisme, fundamentalisme dan
konservatisme.

Langkah tersebut sebenarnya telah diusung oleh sejumlah ulama, antara
lain Imam al-Syathibi dalam mognum opus-nya al-Muwafagat, yaitu tatkala
memulai upaya menangkap komitmen wahyu dan melakukan ijtihad baru
sebagai upaya rekonstruksi atas orisinalitas (za’shiil al-ushul), yang
didasarkan pada nilai-nilai universal dan tujuan umum fikih daripada hanya
sekedar memahami fikih dari lafadz partikular atau menyimpulkan sebuah
hukum dari lafadz problematis, atau hanya analogi sebuah peristiwa atas
peristiwa yang lain.”® Ibn Rusyd, filsuf Muslim asal Andalusia, juga
melakukan hal yang sama yaitu meletakkan rasionalitas (filsafat) sejajar
dengan fikih (agama).** Kesemuanya ini menjadi landasan paradigmatik yang
menjadi pijakan dalam pembaharuan fikih dan tansformasi sosial.

Selain itu, pembaharuan pemikiran keagamaan di masa mendatang
mesti mengembangkan budaya tafsir yang terbuka dan toleran. Di sini,
hermeunetika dapat dijadikan mekanisme mengungkap “makna yang
tertunda” guna mengembalikan komitmen wahyu yang bersifat universal dan
pluralis. Setidaknya diperlukan sebuah tafsir yang membebaskan, yaitu tafsir
yang dijadikan pisau analisis untuk melihat problem kemanusiaan,
mempertimbangkan budaya, menghilangkan ketergantungan pada sebuah
realitas sejarah tertentu (al-salaf al-shalih) dan menjadikan doktrin

22 Fenomena seperti ini dapat disebut sebagaimana “keberagaman yang overdosis”.
Karena meminjam tesis Ibn Rusyd dalam al-Fashl al-Magal fi ma bayn al-Hikmah wa al-
Syariah min al-Ittishal, yang mesti dipahami adalah bahwa Tuhan hanya menggariskan hal-
hal yang umum dan universal (al-kulliyat), sedangkan hal-hal yang bersifat particular
diserahkan sepenuhnya kepada manusia untuk memikirkan dan mengembangkannya.

ZMuhammad Abid al-Jabiri, al-‘4¢! al-Siyasi al-Araby (Beirut: Markaz Dirasat al-
Wihdah al-Arabiyah, cetakan 111, 1995).hal. 56

% Ibn Rusyd, Fash al-Maqal fi ma bayn al-Hikmah wa al-Syariahmin Ittishal (Bairut:
Markaz Dirasat al-Wihdah al-Arabiyah, cetakan 11, 1999), hal. 125.

14



keagamaan sebagai sumber etik untuk melakukan perubahan. Hermeneutika
yang dimaksud tidak hanya sekedar “revelasionis” yang menggantung diri
pada wahyu yang terbatas pada teks, akan tetapi lebih diaplikasikan dalam
hermeneutika “fungsionalis”, yaitu sejauhmana teks mampu melakukan
pembebasan terhadap realitas kemanusiaan.”® Hassan Hanafi mempunyai
pandangan hermeneutika fungsionalis yang emansipatoris, bahwa “teks” akan
disebut “wahyu” tatkala mampu membela kaum tertindas, memihak kaum
miskin, melawan penguasa despotik serta menghargai pluralitas dan
perbedaan. Selama fungsi-fungsi tersebut tidak tercermin dalam teks, maka
tidak dapat disebut sebagai “wahyu”, karena wahyu merupakan realitas
budaya, historis, semiotik dan antropologis.?® Karena itu, memahami teks-
teks keagamaan secara literal justru akan menghapus entitas kewahyuan yang
terdapat dalam teks.

Lebih lanjut Farid Esack dalam hermeneutikanya menekankan dimensi
progresivitas wahyu berangkat dari asumsi-asumsi penafsir. Kasus Afrika
Selatan membuktikan, bahwa dalam hermeneutika, mereka tidak berangkat
dari asumsi salaf al-shalih, akan tetapi berangkat dari realitas politik dan
budaya. Kekuasaan despotik apartheid menjadi pijakan Farid Esack untuk
menggalang kekuatan bersama (interfaith solidarity) dengan masyarakat dari
pelbagai agama untuk melakukan perlawanan. Fikih telah berubah jenis
kelamin, dari wataknya yang teosentris menjadi antroposentris dan progresif.
Perlawanan masyarakat terhadap kekuasaan politik tidak serta merta bermula
dari teks, akan tetapi dimulai dari realitas dan problem kemanusiaan dengan
melandasi setiap pemikirannya pada komitmen pembebasan.

Apa yang dilakukan Farid Esack di Afrika Selatan menunjukkan bahwa
agama-agama bisa melakukan perlawanan secara bersama terhadap rezim
yang otoriter dan diktator. Dan ini sebuah langkah maju, karena Muslim dan
non-Muslim secara bersama-sama mengusung misi pembebasan dari
ketertindasan.

Dalam menajamkan komitmen toleransi dan pluralisme fikih,
diperlukan hermeneutika yang setidaknya bisa melakukan perubahan yang
sangat mendasar dalam tradisi fikih klasik. Pertama, mengimani teks sebagai

®Farid Esack, Qur’an, Liberation and Pluralisme: An Islamic Perspective of
Interreligius Solidarity again Oppression (Terj. Watung A. Budiman), (Bandung: Mizan,
2000), hal. 84
% Hassan Hanafi, Min al-Agidah ila al-Tsawrah; al-Mugaddimah al-Nazhariyah,
Jilid 1, Maktab Madbuli, 1988.
15



produk budaya.?” Teks dan budaya adalah dua mata uang logam yang tidak
bisa dipisahkan. Tatkala berbicara tentang teks, sebenarnya berbicara tentang
budaya, begitu juga sebaliknya. Karenanya, perlu dilakukan dekonstruksi
keyakinan teologis dari eksistensi teks sebagai wahyu Tuhan, menjadi wahyu
yang dibentuk dan disempurnakan oleh budaya.

Kedua, mengimani teks sebagai wahyu progresif, sehingga tidak
menjadi ideologis dan dijadikan alat justifikasi kekuasaan politik. Apabila
terdapat pertentangan antara teks dengan problematika kemanusiaan, maka
dengan sendirinya teks tidak dapat digunakan. Ketiga, mengimani adanya
paradigma emansipatoris yang sejalan dengan komitmen wahyu, seperti al-
Qur’an sebagai teks terbuka, kesetaraan, kemanusiaan, pluralism,
pembebasan, kesetaraan, keadilan gender, tidak diskriminatif.?

Dalam pemaknaan terhadap “jihad” misalnya, tidak dapat serta merta
menggunakan pendekatan etimologis yang dikonstruk para ulama zaman
kodifikasi, yang dimaknai dengan “perang”, “pembunuhan”. Jihad harus
ditafsirkan secara emansipatoris sebagai upaya opensif untuk melawan
peradaban yang desktruktif, menyusun rencana strategis dalam rangka
pemberdayaan masyarakat sipil (civil society). Jihad harus dihadapkan pada
realitas problem kemanusiaan kontemporer. Karena itu, maka jihad akan
selalu disempurnakan, tidak terikat secara taken for granted pada teks Jihad
sebagai produk budaya dapat dimaknai secara progresif, tanpa terikat pada
pemaknaan pada zaman kodifikasi. Jihad tidak bisa dimaknai semena-mena
sebagai “perang”, akan tetapi sebagaimana dimaknai Arkoun sebagai
terminal dari proses ijtihad dan rasionalisasi.

Karena itu, yang harus digelar adalah upaya membangun “fikih
demokratis” dan fikih civil society”, yaitu fikih yang tidak menggunakan
agama sebagai komoditas politik. Agama harus ditafsirkan secara
emansipatoris untuk mengakselerasikan demokrasi dan civil society.
Karenanya, agama dalam hal ini tidak dijadikan “tameng politik”, akan tetapi
sebagai elan pembebasan pemihakan pada kaum lemah dan pemberdayaan
masyarakat.

?’Nash Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash; Dirasah fi Ulum al-Qur’an , (Beirut:
alMarkaz al-Tsaqafy al-‘Araby, Cetakan III, 1996), hal. 24.
%0rnid Saft. Progressive Muslim: On Justice, Gender, and Pluralism (England:
Oneword Publications, 2003),hal. 68
16



Dalam konteks depolitisasi fikih, Muhammad Sa’id al-Asymawi
menulis:

Allah menghendaki Islam menjadi agama, akan tetapi sebagian
kelompok menginginkan sebagai politik. Agama adalah universal
dan humanis.Sedangkan politik adalah wilayah yang sempit,
terbatas, lokal, temporal dan sectarian. Politisasi agama hanya akan
mempersempit ruang agama yang luas: humanis, inklusif, pluralis
dan universal. Agama akan membawa manusia pada puncak
kemanusiaan. Sedangkan politik akan menjerumuskan manusia
pada tingkat terendah dari kemanusiaan. Karenanya, politik yang
berlandaskan agama atau agama yang menggunakan politik praktis
hanya akan memposisikan agama dan politik sebagai lahan konflik,
pembunuhan dan peperangan yang tidak kunjung selesai, bahkan
hanya digunakan untuk memperkuat kekuasaan.?

Dengan demikian, fikih yang dipolitisasi hanya akan memantapkan
kekuasaan. Sebaliknya, fikih yang mendorong demokrasi, pluralisme dan
egalitarianism akan mendorong terbentuknya masyarakat yang adil dan
berkeadaban. Sejarah “masyarakat utama” yang diimpikan Ibn Bajah perlu
mendapatkan perhatian serius, karena budaya yang ingin dikembangkan
adalah budaya yang menjunjung tinggi kemanusiaan, rasionalisme, filsafat
dan oposisi terhadap Negara. Muhammad Jabir al-Anshari pun melihat
bahwa agama harus menjadi elan keadaban dan mendobrak tradisi nomaden
(al-badawah). Tradisi nomaden, termasuk di dalamnya politisasi agama,
yang hanya akan mengukuhkan kekuasaan despotik.*

Mahmud Muhammad Thaha dalam The Second Message of Islam,
mengutarakan pentingnya fikih yang dapat membangun masyarakat,
menciptakan kesetaraan politik melalui mekanisme demokrasi, mewujudkan
kesetaraan ekonomi melalui sosialisasi dan kesetaraan sosial dengan
menghapus diskriminasi dan kelas.** Dari berbagai litarasi konstektualisasi
fikih langkah visioner untuk mencapai peradaban yang mulia akan hadir
dalam wajah baru, yakni dalam wacana fikih pluralisme, yaitu berupaya

»®Muhammad Sa’id al-Asymawi, al-Islam al-Siyasy (Kairo: Madbuli al-Shaghir,
1996), hal. 17.
%0 Jabir al-Anshari, al-Taazum al-Siyasy ‘inda al-Arab wa Sosiologiya al-Islam (Kairo:
Dar el-Shorouk, 1999), hal. 97-125
31 Mahmud Muhammad Thaha, The Second Message of Islam. (Terj.Nur Rachman),
(Surabaya: eLSAD, 1996). hal. 223-236
17



membangun prinsip kesetaraan, kesadaran invidual-komunal, demokrasi,
kerja sama dan lain sebagainya.

Dalam buku Figih Lintas Agama karya Nurcholish Madjid dkk untuk
menyikapi persoalan kesenjangan antara fikih dengan realitas kemanusiaan
disini perlu adanya pembaharuan fikih. Ini setidaknya ada tiga level yang
mesti dilakukan dalam pembaharuan fikih. Pertama, pembaharuan pada level
metodologis, yaitu perlunya interpretasi terhadap teks-teks fikih secara
kontekstual, bermazhab secara metodologis dan verifikasi antar ajaran yang
pokok (ushul) dan cabang (furu’). Pembaharuan pada level ini tidak mesti
membabat habis akar-akar  fikih  klasik, melainkan  melakukan
kontekstualisasi dan verifikasi. Ibarat hutan belantara, khazanah fikih adalah
khazanah yang luas dan kaya, sehingga diperlukan pembaharuan yang
bersumber dari tradisi fikih (al-muhafadhah ‘ala al-gadim al-shalih wa al-
akhdzu bi al-jadid al-ashlah).

Kedua, pembaharuan pada level etis. Khazanah fikih yang terlanjur
berkembang di tengah-tengah masyarakat adalah khazanah yang seakan-akan
menyediakan sesuatu yang baku dan siap saji. Akibatnya; produk fikih adalah
produk yang formalistik dan legalistik, di sini, perlu pembaharuan fikih yang
dapat menghadirkan fikih sebagai etika sosial-pluralitas. Fikih tidak hanya
sekedar membahas hukum halal-haram, melainkan membahas panca jiwa
fikih (al-kulliyat al-khamsah) yaitu: melindungi agama, akal, jiwa, harta, dan
keturunan, yang semangatnya memberikan perhatian bagi segenap manusia,
apapun agama, ras dan sukunya.

Ketiga, pembaharuan pada level filosofis. Pada level ini, sejatinya fikih
terbuka terhadap filsafat dan teori-teori sosial kontemporer. Ini penting agar
fikih bisa memotret realitas sosial secara komprehensif. Kita tahu, bahwa
selama ini fikih hanya bersumber dari “wahyu”, dimasa mendatang fikih
semestinya bisa menjadikan teori-teori sosial modern sebagai rujukan dalam
mengambil sebuah hukum.

Pluralisme akan memperoleh tempat yang layak dalam kajian fikih
kontemporer karena pluralisme adalah sebuah keabsahan zaman yang tidak
memungkinkan kita lari daripadanya. Cara pandang kita terhadap orang lain,
yang berbeda suku, bahasa, dan agama, serta perbedaan karakter harus
dilakukan secara kekeluargaan dan kekerabatan. Bahkan semua manusia pada
dasarnya memiliki sifat yang sama, ingin dihormati, dilindungi dan diberi
apresiasi atas karya-karyanya. Diberi kekebasan untuk berpendapat, merubah

18



perilaku, dan melejitkan potensi fisik dan psikis-ritual yang dimilikinya.
Tidak boleh diperbedakan dalam stratifikasi sosial dan harus mendapat porsi
sama dalam pemberlakukan hukum.

Hubungan antar manusia yang berbeda bangsa, suku dan agama bukan
ajang pendiskriminasian. Segala perbedaan bukan menyulut api perpecahan
melainkan membangun sikap tenggang rasa dan saling toleransi serta
kerjasama. Secara praktis dalam wacana fikih pluralisme seorang muslim
boleh memberikan salam terhadap non-muslim, memberikan ucapan selamat
atas hari raya mereka bahkan menghadiri hari-hari besar keagamaan mereka.
Melangsungkan pernikahan atas kebaikan dan sama-sama memperoleh
keridhaan adalah bukan perkara haram, serta kebolehan memilih pemimpin
yang berbeda agama sekalipun. Hal ini dilakukan untuk menumbuhkan rasa
persaudaraan, persamaan dan perdamaian. Inilah beberapa persoalan
pluralisme yang mesti mendapat tempat layak di sisi fikih kontemporer.

F. Penutup

Fikih adalah pemahaman setiap orang dalam realitasnya masing-masing
menyangkut keberagamaannya. Setiap usaha untuk memahami Islam,
memaknai dan menerapkannya dalam realitas kehidupan adalah fikih.
Sedangkan Pluralitas adalah sebuah kenyataan hidup dimana setiap orang
harus berusaha sampai kepada sikap saling memahami satu sama lain.

Persoalan tradisi fikih yang belum mendapatkan penyelesaian secara
adil Pertama, dikarenakan fikih sengaja ditulis dalam masa yang mana
hubungan antara muslim dan non-muslim tidak begitu kondusif. Kedua, fikih
ditulis dalam situasi internal umat Islam yang tidak begitu solid. Ketiga,
adanya simbol keagamaan yang secara implisit menganjurkan sikap keras
terhadap agama lain.

Oleh sebab itu dalam menjawab persoalan fikih, diperlukan
hermeneutika yang setidaknya bisa melakukan perubahan yang sangat
mendasar dalam tradisi fikih klasik. Pertama, mengimani teks sebagai produk
budaya. Teks dan budaya adalah dua mata uang logam yang tidak bisa
dipisahkan. Ketika berbicara teks sesungguhnya berbicara budaya, begitu
juga sebaliknya. Karenanya diperlukan dekonstruksi keyakinan teologis dari
eksistensi teks sebagai wahyu Tuhan, menjadi wahyu yang dibentuk dan
disempurnakan oleh budaya. Kedua, mengimani teks sebagai wahyu

19



progresif, sehingga tidak menjadi ideologis dan dijadikan alat justifikasi
kekuasaan politik komunal. Apabila terdapat pertentangan antara teks dengan
problem kemanusiaan, maka dengan sendirinya teks tidak dapat digunakan.
Ketiga, mengimani adanya paradigma emansipatoris yang sejalan dengan
komitmen wahyu, seperti al-Qur’an sebagai teks terbuka, kesetaraan,
kemanusiaan, pembebasan, kesetaraan, keadilan jender, tidak diskriminatif
dan segala hal sosial kemanusiaan yang terkandung dalam isu-isu pluralisme.

20



Daftar Pustaka
Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka , Bandung: Mizan, 1999

Amin Abdullah “Relegius Humanism Versus Sculer Humanism Toward a
New Spritual Humanism”, dalam, Makalah, disampaikan pada
International Seminar on Islam and Humanism: Universal Kritis of
Humanity And the Future of Religiousity, Semarang Indonesia, IAIN
Walisongo, 2-8 Novembe 2000.

Farid Esack, Qur’an, Liberation and Pluralisme: An Islamic Perspective of
Interreligius Solidarity again Oppression (Terj. Watung A. Budiman),
Bandung: Mizan, 2000

Hassan Hanafi, Min al-Agidah ila al-Tsawrah; al-Mugaddimah al-
Nazhariyah, Jilid I, Maktab Madbuli, 1988

Hermeneia, Jurnal Kajian Interdisipliner Vol. 6. Nomor 2.Juli-Desember
2007.

Ibn Rusyd, Fash al-Magal fi ma bayn al-Hikmah wa al-Syariahmin lttishal
Bairut: Markaz Dirasat al-Wihdah al-Arabiyah, cetakan I, 1999

Jabir al-Anshari, al-Taazum al-Siyasy ‘inda al-Arab wa Sosiologiya al-Islam
Kairo: Dar el-Shorouk, 1999

Mahmoud Ayoub. Dirasah fi al-‘Alagah al-Masihiyyah al-Islamiyyah,
Libanon: Markas al Dirasah al Masihiyyah al-Islamiyyah. 2001

Mahmud Muhammad Thaha, The Second Message of Islam. (Terj. Nur
Rachman), Surabaya: eLSAD, 1996

Moh. Shofan, Menegakkan Pluralisme: Fundamentalisme-Konservatif di
Tubuh Muhammadiyah, Jakarta: LSAF, 2008

Muhammad ‘Abid al-Jabiri, al-‘Aql al-Siyasi al-‘Araby Beirut: Markaz
Dirasat al-Wuhdah al-*Arabiyah, Cetakan III, 1995

Muhammad Abid al-Jabiri, al-‘Ag/ al-Siyasi al-Araby, Beirut: Markaz
Dirasat al-Wihdah al-Arabiyah, cetakan 111, 1995

Muhammad Sa’id al-Asymawi, al-Islam al-Siyasy, Kairo: Madbuli al-
Shaghir, 1996

Nash Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash; Dirasah fi Ulum al-Qur’an ,
Beirut: alMarkaz al-Tsagafy al-‘Araby, Cetakan I11, 1996

21



Nurcholish Madjid dkk, Figih Lintas Agama, Jakarta: Paramadina, 2004

Ornid Saft. Progressive Muslim: On Justice, Gender, and Pluralism,
England: Oneword Publications, 2003

Syamsul Ma’arif, Pendidikan Pluralisme di Indonesia, Jogjakarta: Logung
Pustaka, 2005

Taufiqg Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas: Studi Atas Pemikiran
Hukum Fazlur Rahman, Bandung: Mizan, 1992

Ulil Abshar Abdalla, “Menyegarkan Kembali Pemahaman Islam”, dalam
Zulmanni (ed), Islam Liberal dan Fundamental Sebuah Pertarungan,
Yogyakarta: eLSAQ Press, 2003

22



