KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

BASIC PHILOSOPHY DALAM TEOLOGI RASIONAL HARUN NASUTION
(Sebuah Pendekatan Filosofi dalam Memahami Islam)

Sri Suyanta

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh
Email: srisuyanta@gmail.com

Makhfira Nuryanti

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh
Email: maghfirah_nuryanti@yahoo.com

Abstrak

Islam sebagai agama yang syamil (menyeluruh) dan kamil (sempurna) merupakan
agama yang multidimensi, yang dapat dikaji dari berbagai aspek baik dari tinjauan
sosial-kultural maupun dari aspek doktrin. Untuk dapat memahami berbagai dimensi
ajaran Islam tersebut, dibutuhkan ragam pendekatan yang digali dari berbagai disiplin
ilmu. Salah satunya adalah pendekatan filosofis, yang berusaha mencari penjelasan dari
konsep-konsep ajaran agamadengan cara memeriksa dan menemukan sistem nalar yang
dapat dipahami manusia, serta memberikan tawaran solusi dan pemecahan masalah
dengan metode analitis-kritis dan analisis-spekultatif. Salah satu tokoh yang menggagas
pendekatan filosofis dalam mengkaji Islam adalah Harun Nasution dengan
pemikirannya tentang teologi rasional. Di dalamnya terlihat model pemikiran Harun
dalam memahami Islam, yaitu Pertama, demitologisasi sumber-sumber primer Islam,
al-Qur’an dan hadis. Di sini Harun membedakan mana wilayah absolut (gath’i) dan
mana yang relatif (zhanni). Kedua, dialog antara teks suci dengan realitas zaman.
Prinsip dasar pemikiran harus mengarah kepada ide kemajuan, karena dinamika
pengetahuan selalu berkembang sesuai dengan perubahan zaman. Ketiga, perlawanan
entitas secara oposisi biner antara rasional dan tradisional.

Kata kunci: Basic Philosophy; Teologi Rasional; Harun Nasution;

A. Pendahuluan

Islam sebagai agama yang syamil (menyeluruh) dan kamil (sempurna)
merupakan agama yang multidimensi, yang dapat dikaji dari berbagai aspek baik dari
tinjauan sosial-kultural maupun dari aspek doktrin. Dari berbagai aspek ini, kemudian
akan memperlihatkan ‘wajah’ Islam dalam berbagai dimensi, mulai dari dimensi
keimanan, ilmu pengetahuan dan teknologi, pendidikan, akal pikiran, politik, ekonomi,
sosial, dan masih banyak lagi. Kemultidimensian ini, semakin mempertegas bahwa,
Islam memberikan jaminan bagi terwujudnya kehidupan manusia yang sejahtera baik

lahir maupun batin, dunia maupun akhirat. Seperti halnya yang dikemukakan oleh



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Sardar,’ bahwa Islam adalah pandangan dunia yang berorientasi ke masa depan. Suatu
sistem pemikiran dan tindakan yang mengandung keabsahan abadi, pasti memiliki pula
komponen-komponen yang dirancang untuk menghadapi tantangan di masa yang akan
datang.

Untuk dapat memahami berbagai dimensi ajaran Islam tersebut, dibutuhkan
berbagai pendekatan yang digali dari berbagai disiplin ilmu. Gagasan pengkajian Islam
biasanya lahir dari perspektif interpretasi tekstual maupun kontekstual, yang dengannya
melahirkan berbagai pendekatan, baik yang bersifat teologi-normatif, sosiologi,
psikologi, historis, antropologi, bahkan filosofis. Untuk yang terakhir ini (filosofis),
terkadang dalam perkembangannya, menurut Nur,> masih terhadang oleh dilema
masyarakat muslim terhadap pentingnya eksistensi filsafat sebagai paradigma
pendekatan studi Islam.

Sebagai makhluk berpikir, dalam perkembangan intelektualitasnya manusia
memiliki tahapan-tahapan berpikir yang dapat dijadikan metode dalam menghasilkan
berbagai rumusan ilmu pengetahuan, yang kemudian ditujukan untuk menjawab
berbagai problema kehidupan masyarakat. Tahapan pertama yaitu berpikir praktis yang
mengandalkan kebenaran inderawi, yang kedua yaitu tahapan teoritis, tahapah ini ketika
manusia mulai menggunakan akalnya. Tahapan lebih tinggi yaitu berpikir filosofis dan
berpikir religius. Tahapan berpikir filosofis ini tidak hanya sekedar mengandalkan akal,
tetapi juga ditempa dengan hikmah.

Seperti yang dikemukakan oleh al-Attas, akal di sini bukan sekedar unsur-unsur
inderawi atau fakultas mental yang secara logis mensistemasi dan menafsirkan fakta-
fakta pengalaman inderawi menjadi citra akliah yang dapat dipahami, atau yang
melakukan kerja abstraksi fakta-fakta dan data inderawi serta hubungan keduanya.
Lebih dari itu, akal di sini adalah substansi ruhaniah yang melekat dalam organ
ruhaniah pemahaman yang disebut hati (qalb) yang merupakan tempat terjadinya

intuisi.®

'Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape ofldeas to Came, Terj. Rahmani Astuti, (Bandung:
Pustaka, 1987), hal. 1.

Muhamad Nur, “Pendekatan Filosofis dalam Studi Islam”, dalam Jurnal Didaktika Islamika,
Vol. V, No. 1, (2015), hal. 18.

’A. Kudori Soleh, Filsafat Islam: Dari Klasik Hingga Kontemporer, (Yogyakarta: ar-Ruuzz
Media, 2013), hal. 318.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Pendekatan filosofis dalam studi agama berusaha mencari penjelasan dari
konsep-konsep ajaran agama dengan cara memeriksa dan menemukan sistem nalar yang
dapat dipahami manusia, yang di dalamnya mencakup keyakinan alternatif tentang
Tuhan, varietas pengalaman religius, interaksi antara sains dan agama,sifat dan ruang
lingkup baik dan jahat, dan perawatan agama lahir, sejarah, dan kematian. Juga
mencakup implikasi etis dari komitmen agama, hubungan antara iman, akal,
pengalaman dan tradisi, dan konsep-konsep agama lainnya.*

Pendekatan ini memandang problematika keagamaan dari perspektif filsafati dan
mencoba memberikan tawaran solusi dan pemecehan masalah dengan metode analitis-
kritis® dan analisis-spekultatif.® Ditujukan agar Islam sebagai agama yang berisi dogma
dan ajaran, dapat dipahami dan dikaji secara mendalam, komprehensif dan mengungkap
hikmahdibalik ritual dan ajarannya. Dengan begitu, seseorang tidak akan terjebak pada
pengalaman agama yang bersifat formalistik, yakni mengamalkan agama dengan susah
payah tapi tidak memiliki makna apa-apa, kosong tanpa arti.”

Salah satu tokoh intelektual muslim yang menggagas pendekatan filosofis dalam
mengkaji Islam adalah Harun Nasution —selanjutnya akan disebut Harun—, dengan
pemikirannya tentang teologi rasional. Pemikiran Islam Harun dilatarbelakangi oleh
suatu keprihatinan atas realitas umat Islam Indonesia yang pada saat itu secara kuantitas
menduduki posisi mayoritas, akan tetapi secara kualitas pada aspek kontribusi dalam
pembangunan nasional bersifat minoritas. Realitas tersebutlah yang kemudian
mendorong para pembaharu (termasuk Harun) untuk menelusuri akar penyebabnya
secara mendasar. Tidak berhenti di situ, akan tetapi juga menawarkan solusinya.®

Berkaitan dengan hal ini, Harun menilai bahwa faktor yang melatarbelakangi
realitas tersebut, yakni adanya korelasi antara sikap umat Islam dengan paham teologi
yang dipilih dan dihayatinya. Dengan kata lain, sikap atau perilaku tersebut merupakan

refleksi dari pemikiran teologisnya. Maka dari itu, konsep teologi rasional sebagai

*Benny Kurniawan, “Studi Islam dengan Pendekatan Filosofis”, dala Jurnal Saintifika Islamica,
Vol. Il, No. 2, (2015), hal. 49.

*Toni Pransiska, “Meneropong Wajah Studi Islam dalam Kacamata Filsafat: Sebuah Pendekatan
Alternatif”, dalam Jurnal Intizar, Vol. XXIII, No. 1, (2017), hal. 165.

®Muhaimin, Kawasan dan Wawasan Studi Islam, (Jakarta: Kencana, 2007), hal. 13.
"Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2009), hal. 45.

®Henni Marlinah, Pemikiran Islam Rasional dan Tradisional di Indonesia (Studi Pemikiran
Harun Nasution dan M. Rasyidi), (Tanggerang: Pustakapedia Indonesia, 2018), hal. 3.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

sebuah solusi yang ditawarkan olenh Harun diharapkan dapat menumbuhkan sikap
dinamis,’® dan meninggalkan sikap dan perilaku yang cenderung fatalistis dan statis.
Dikemukakan oleh Arifin,'° pemikiran rasional Harun telah memberikan
pengaruh besar dalam khazanah pemikiran Islam di Indonesia. Harun dengan
kemampuan intelektualnya berusaha agar teologi yang sebelumnya dianggap sebagai
ilmu langit dapat diaktualisasikan dalam kehidupan sosial. Dalam hal ini, Harun
memandang bahwa teologi rasional sesuai untuk diaplikasikan pada konteks masyarakat
modern karena memiliki konsekuensi erat dengan perbuatan manusia dalam hidup
keseharian yang mencakupberbagai aspek, seperti halnya aspek pendidikan, politik,
budaya, dan sosial kemasyarakatan. Maka dari itu, pendekatan filosofis dalam studi
Islam yang tergambar dalam pemikiran Teologi Rasional Harun menjadi tema sentral

dalam tulisan ini.

B. Pembahasan
1. Biografi Singkat Harun Nasution

Harun dilahirkan di Pematangsianar, daerah Tapanuli Selatan, Sumatra Utara,
pada hari Selasa, tanggal 23 September 1919. Harun adalah putra dari lima bersaudara.
Ayahnya bernama Abdul Jabbar Ahmad, seorang ulama kelahiran Mandailing.
Sedangkan ibunya yang berasal dari Tanah Bato, putri ulama asal Mandaling dan masa
gadisnya pernah bermukim di Mekkah dan pandai bahasa Arab.™

Harun memulai pendidikan dasarnya di Sekolah Dasar milik Belanda,
Hollandsch Inlandsch School (HIS) selama 7 tahun. Harun meneruskan studinya ke
Moderns Islamietische Kweekschool (MIK). Di sekolah inilah, Harun mulai terlihat
daya kritisnya terhadap hukum-hukum Islam yang bertolak belakang dengan apa yang

dianut oleh kedua orang tua dan masyarakat sekitarnya.*?

*Nurhadi, “Harun Nasution: Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran”, dalam Edukasi:
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. I, No. 1, (2013), hal. 45.

*Muhammad Arifin, “Relevansi dan Aktualisasi Teologi dalam Kehidupan Sosial Menurut
Harun Nasution”, dalam Jurnal Substantia, Vol. XVI, No. 1, (2014), hal. 101.

YSyahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam, (Jakarta: Prenada Media Group,
2011), hal. 30.

2Nuhammad Husnol Hidayat, “Harun Nasution dan Pembaharuan Pemikiran Pendidikann Islam
di Indonesia”, dalam Jurnal Tadris, Vol. X, No.1, (2015), hal. 25-26.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Setelah itu Harun pergi ke Mekkah untuk mendalami ilmu agama Islam dan
menunaikan ibadah haji. Akan tetapi, setelah lebih dari kurang satu tahun lamanya,
Harun merasa tidak betah berada di Makkah. Oleh karenanya, pada tahun 1938 Harun
memutuskan pergi ke Mesir. Pada tahun tersebutlah Harun melanjutkan studinya di al-
Azhar, di Fakultas Ushuluddin.* Namun studinya tidak membuat Harun merasa puas,
dan melanjutkan studi di Universitas Amerika di Kairo, mengambil ilmu pendidikan
dan ilmu-ilmu sosial.**

Selama beberapa tahun beliau sempat bekerja di perusahaan swasta dan
kemudian di konsultan Indonesia di Kairo. Setelah tamat dari universitas tersebut
dengan ijazah BA diraihnya. Dari konsultan itulah, putra Batak yang mempersunting
seorang putri dari Mesir ini melalui karier diplomatiknya. Dari Mesir ia ditarik ke
Jakarta dan kemudian ditempatkan sebagai sekretaris pada kedutaan Indonesia di
Brussel.”

Ketika bekerja di Brussel terjadi gejolak politik, akhirnya Harun kembali ke
Mesir dan melanjutkan pendidikannya di bawah bimbingan salah seorang ulama figih
Mesir terkemuka, Abu Zahrah. Ketika belajar di sinilah, Harun mendapat tawaran untuk
mengambil studi Islam di Universitas McGill, Kanada. Untuk tingkat magister di
universitas ini, Harun menulis tentang Pemikiran Negara Islam di Indonesia, dan untuk
disertai Ph.D. Harun menulis tentang Posisi Akal dalam Pemikiran Teologi Muhammad
‘Abduh. Setelah meraih doktor, Harun kembali ke tanah air dan mencurahkan
perhatiannya pada pengembangan pemikiran Islam lewat IAIN. Harun sempat menjadi
rektor 1AIN Jakarta selama dua periode (1974-1982). Kemudian, Harun mempelopori
pendirian pascasarjana untuk studi Islam di IAIN Jakarta, sekaligus dipercaya untuk
menjadi Direktur Program Pascasarjana di IAIN Jakarta.®®

Harun telah menulis sejumlah buku, dan semuanya menjadi buku teks terutama
di lingkungan IAIN, yaitu: Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (1974) 2 jilid,
Teologi Islam (1977), Filsafat Agama (1978), Filsafat dan Mistik dalam Islam (1978),

3Nurhidayat Muh Said, Pembaharuan Pemikiran Islam di Indonesia: Studi Pemikiran Harun
Nasution, (Jakarta: Pustaka Mapan, 2006), hal. 12.

“Nurhidayat Muh Said, Pembaharuan Pemikiran Islam..., hal.12

BIbrahim, “Pemikiran Islam Kontemporer: Studi Kritis Terhadap Pemikiran Harun Nasution”,
dalam Jurnal Agidah-Ta, Vol. Il, No. 2, (2016), hal. 103.

®Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikirn, Cet. V, (Bandung: Mizan, 1998), hal.
6.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Aliran Modern dalam Islsam (1980), dan Muhammad ‘Abduh dan Teologi Mu tazilah
(1987).

2. Corak dan Pengaruh Pemikiran Harun Nasution

Perlu dipahami bahwa pemikiran rasional Harun muncul bukan karena
terpengaruh ketika menempuh pendidikan di sekolah MIK ataupun ketika mengenyam
pendidikan tinggi di luar negeri, khususnya McGill University, melainkan Harun
melihat bahwa dalam pandangannya Islam sangat luas, moderat, tidak sesempit apa
yang dipahami selama ini. Berbeda dengan realita yang ada di Indonesia, yang saat itu
menjadi keprihatinan besar bagi Harun, bahwa terdapat kesan bahwa Islam bersifat
sempit. Kesan itu timbul dari kesalahan dalam mengartikan hakikat Islam.'” Bahwa
Islam tidak melulu ada pada dataran persoalan figih saja, Islam tidak bisa dilihat hanya
dalam bingkai hitam-putih, benar-salah, halal-haram.Maka dari itu, Harun banyak
menulis karyanya terkait Islam guna menyadarkan orang-orang dalam memahami Islam,
khususnya Indonesia.

Harun terkenal dengan corak pemikirannya yang rasional dan filosofis. Corak
pemikirannya ini bisa ditemukan dalam beberapa karyanya seperti: Akal dan
Wahyu, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional, Islam Ditinjau dari Beberapa Aspek,
Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, dan sebagainya. Pada sekitar tahun 1970-an
Harun menulis sebuah buku berjudul Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya sebagai
salah satu upayanya untuk mengubah pola pikir masyarakat Indonesia dalam memahami
Islam.*® Dengan gagasan-gagasan baru yang dikumandangkan dalam karya-karyanya
tersebut, Harun menjadi pelopor pembaharuan pemikiran Islam di Indonesia.

Ada tradisi yang kuat dan telah menjadi kepercayaan umat Islam umumnya,
bahwa di setiap hitungan pergantian abad akan selalu lahir seorang pembaharu atau
mujaddid. Pembaharu ini berusaha menawarkan perubahan dengan berbagai langkahnya
menuju kondisi umat yanglebih baik. Munculnya sosok pembaharu ini merupakan satu
keniscayaan, karena perkembangan zaman yang selalu berubah seiring dengan
perubahan tingkat pemahaman manusia terhadap persoalan-persoalan yang dihadapinya.

YHarun Naution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid I, (Jakarta: Ul Press, 1985), hal.

¥Abdus Syakur, “Polemik Harun Nasution - H. M. Rasjidi dalam Falsafat dan Teologi”, dalam
Jurnal lImu Ushuluddin, Vol. 11, No. 4, (2015), hal. 372.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Ketika menawarkan ide-ide pembaharuannya, seorang pembaharu selalu akan
memunculkan sikap pro dan kontra di tengah-tengah umat. Berbagai tuduhanakan selalu
dialamatkan kepada figur tersebut. Akan tetapi kematangan sikap dan fikiran yang
dimiliki membuatnya dapat bertahan dan lambat-laun ide dan pemikirannya akan
mewarnai dan mempengaruhi satu kaum bahkan satu bangsa.*®

Indonesia pun mencatat munculnya figur-figur pembaharu yang menawarkan
alternatif kepada umat,mengemukakan nilai-nilai baru yang sangat substantif dalam
memahami ajaran Islam. Seperti halnya Harun, tokoh Islam rasionalis di Indonesia yang
fokus akan relevansi agama bagi dunia modern, yang kebanyakan dari karya-karyanya
menggambarkan bagaimana Harun berusaha keras mengajak manusia berpikir secara
rasional, tidak terkungkung pada pemikiran yang tradisional—yang pada akhirnya
membuat manusia mandek dalam mengembangkan apa yang sudah ada dalam dirinya—
tanpa menyalahi dan menentang ajaran al-Qur’an dan hadis.

Harun,® dalam tulisannya mengatakan bahwa pembaharuan merupakan
terjemahan dari term “modernisasi” atau dalam bahasa arab al-tajdid, mempunyai
pengertian “pikiran, gerakan untuk menyesuaikan paham-paham keagamaan Islam
dengan perkembangan baru yang ditimbulkan oleh kemajuan-kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi modern”. Dengan jalan itu pemimpin-pemimpin Islam
modern mengharap akan dapat melepaskan umat Islam dari suasana kemunduran
kepada kemajuan.

Dalam pemikiran rasional agamis, manusia punya kebebasan, akal mempunyai
kedudukan tinggi dalam memahami ajaran-ajaran al-Qur’an dan hadis. Sedangkan
dalam pemikiran tradisional, peran akal tidak begitu menentukan untuk memahami
ajaran al-Qur’an dan hadis. Pemikiran tradisional bukan saja terikat pada al-Qur’an dan
hadis tetapi juga pada ajaran-ajaran hasil ijtihad ulama klasik yang jumlahnya sangat
banyak. Karenanya, pemikiran tradisional sulit menyesuaikan diri dengan
perkembangan modern sebagai hasil dari filsafat, sains dan teknologi.”*Akal

¥Khairunnas Jamal, “Corak Penafsiran al-Qur’an Harun Nasution: Studi Terhadap Penafsiran al-
Qur’an dalam Karya-karyanya”, dalam Jurnal Ushuluddin, Vol. XVI, No. 2, (2010), hal. 191.

“Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan Gerakan, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1982), hal. 1.

2133iful Muzani, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution, (Bandung: Mizan,
1996), hal. 7.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

menurutnya sangat penting dan bebas dalam pandangan al-Quran. Harun yang
mendapatkan pendidikan Barat, berusaha untuk menggabungkan ilmu dari Timur dan
Barat dengan memunculkan konsep pembaharuan Islam untuk membangun masyarakat
Islam Indonesia.?

Nurcholis Madjid®® menyebutkan bahwasanya Harun berpandangan bahwa Islam
bersifat rasionalis.Harun juga berkeinginan membangun suatu teologi Islam rasional
yang menegaskan fungsi wahyu bagi manusia, tentang sifat-sifat Tuhan dan sekitar
perbuatan Tuhan terhadap manusia. Di dalam pemikirannya tersebut, Harun banyak
terpengaruh pemikiran rasionalitas Mu’tazilah. Menurut Fagih,?* kecenderungan Harun
yang kuat pada rasionalitas Mu’tazilah,membuat predikat pembaharuannya disebut
pembaharuan teologi. Teologi Harun dibangun atas asumsi bahwa keterbelakangan serta
kemunduran umat Islam Indonesia dan di seluruh dunia disebabkan ada yang salah
dengan sistem teologi mereka. Pandangan ini mirip dengan pandangan kaum modernis
sebelumnya, yang memandang perlu untuk kembali kepada teologi Islam yang
sebenarnya. Dengan demikian, jika hendak merubah nasib umat Islam, menurut Harun,
umat Islam hendaklah merubah teologi mereka menuju pada teologi yang berwatak free
will, rasional serta mandiri.

Pemikiran rasional Harun telah memberikan pengaruh besar dalam khazanah
pemikiran Islam di Indonesia. Menurut Azyumardi Azra, seperti yang dikutip oleh

Jamal ?®

dalam masyarakat muslim Indonesia proses pembaharuan terjadi pada dua hal.
Pertamapada tingkat kelembagaan dan organisasi. Kedua pada tingkat intelektual atau
pemikiran. Walaupun pada asasnya berbeda,akan tetapi kedua aspek tersebut berkaitan
satu sama lain dan sulit dipisahkan.

Harun adalah salah satu pembaharu Indonesia pada tingkat intelektual.
Kehadiran Harun serta pengaruh pemikirannya di kalangan umat Islam Indonesia begitu
signifikan, walaupun tidak dapat disangkal bahwa pemikiran Harun tersebut

menimbulkan kontroversi di tengah-tengah umat Islam Indonesia. Pemikirannya

2Sholahuddin Hamid dan Iskandar Ahzab, Seratus Tokoh Islam yang Paling Berpengaruh di
Indonesia, (Jakarta: Intimedia Cipta Nusantara, 2003), hal. 355.

ZNurcholish Madjid, “Abduhisme Pak Harun” dalam Refleksi Pemikiran Pembaharuan Islam 70
Tahun Harun Nasution, (Jakarta: LP3ES, 1989), hal. 102-106.

*Mansour Faqih, “Mencari Teologi untuk Kaum Tertindas” dalam Refleksi Pemikiran
Pembaharuan Islam 70 Tahun Harun Nasution, (Jakarta: LP3ES, 1989),hal. 167.

K hairunnas Jamal, “Corak..., hal. 191-192.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

merupakan satu kesatuan yang utuh dengan denyut nadi Institut Agama Islam Negeri
(IAIN) yang kemudian berubah menjadi Universitas Islam Negeri (UIN). Ketika Harun
menjadi Rektor IAIN Syarif Hidayatullah pada tahun 1973, tugas pertama yang Harun
lakukan yaitu memperbaharui kurikulum IAIN yang dianggapnya sudah tertinggal dan
cenderung mengarah kepada taglid. Harun mengusulkan beberapa mata pelajaran
tambahan seperti filsafat, ilmu kalam,tasawuf, sosiologi dan research metodeologi.?

Secara revolusioner Harun merombak kurikulum IAIN Jakarta dan akhirnya
diikuti oleh seluruh IAIN yangada di Indonesia. Pengantar ilmu agama dimasukkan
dengan harapan akan mengubah pandangan mahasiswa. Demikian pula filsafat, tasawuf,
ilmu kalam, tauhid, sosiologi, dan metodologi riset. Menurutnya, kurikulum 1AIN yang
selama ini berorientasi figh harus diubah kerana hal itu membuat pikiran mahasiswa
menjadi jumud.*’

Alasan Harun menambahkan mata pelajaran tersebut, menurut Jamal,® boleh
jadi dilatarbelakangi oleh pengalaman pendidikan yang beliau jalani dan munculnya
komentar yang bernada sinis dari para dosen di Universitas Indonesia (Ul), Institut
Keguruan dan llmu Pendidikan (IKIP), dan Lembaga llmu Pengetahuan Indonesia
(LIPI) yang menganggap ilmu-ilmu agama Islam tidak layak disebut dengan ilmu sebab
statis dan sukar untuk berkembang. Figih hanya belajar itu-itu saja. Demikian pula
dengan ilmu Tauhid dan ilmu Tafsir. Jika tidak berkembang maka tidak layak untuk
disebut ilmu. Bagi Harun sendiri, ilmu-ilmu keislaman itu bukan tidak berkembang,
akan tetapi kesalahan terletak pada Perguruan Tinggi Islam di Indonesia yang jumud
dan tidak mau berkembang sehingga figihnya terikat pada mazhab tertentu dan tafsirnya
hanya mempelajari tafsir klasik yang dianggapnya telah tertinggal.

Selain itu, Harun bersama Menteri Agama yang pada masa itu dijabat oleh
Munawir Syazali, mengusahakan berdirinya Fakultas Pascasarjana IAIN Jakarta pada
tahun 1982. Menurutnya, di Indonesia belum ada organisasi sosial yang berprestasi
melakukan pengkaderan pimpinan umat Islam masa depan. Baginya pimpinan Islam
masa depan harus rasional, mengerti Islam secara komprehensif, tahu tentang ilmu

agama, dan menguasai filsafat. Filsafat, ujarnya, sangat penting untuk mengetahui

%K hairunnas Jamal, “Corak..., hal. 193-194.
2" Abdul Halim (ed.), Teologi Islam Rasional, (Jakarta: Ciputat Pers, 2001), hal. 13.

8K hairunnas J amal, “Corak..., hal. 195.



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

pengertian ilmu secara umum. Pimpinan seperti itulah yang diharapkannya lahir dari
Fakultas Pascasarjanal AIN.?

IAIN dan UIN merupakan lembaga pendidikan Islam tinggidi Indonesia syang
lambat laun menjadi pusat pengembangan ilmu-ilmu keislaman. Lembaga pendidikan
tinggi ini diamanatkan untuk menyiapkan peserta didik menjadi anggota masyarakat
yang memiliki kemampuan akademik dan profesional yang dapat menerapkan,
mengembangkan dan memperkaya khazanah ilmu pengetahuan, teknologi dan kesenian
sesuai dengan amanat dan tujuan pendidikan tinggidi Indonesia, serta mampu menjadi
pemimpin umat di masa depan.*®

3. Basic Philosophy dalam Teologi Rasional

Pada awal abad XX ide tentang kebebasan, pemikiran rasional, serta pemikiran
ilmiah tidak dijumpai di kalangan para pembaharu Indonesia. Hal ini terjadi karena
pemikiran Islam di Indonesia masih bersifat tradisional yang kental dengan paham
teologi Asy’ariyah, yakni pemikiran tradisional atau kepercayaan kepada gadha dan
gadhar.®! Islam Rasional sendiri merupakan antitesis terhadap Islam tradisional yang
telah menjadi paradigma keislaman di Indonesia.®* Ini merupakan pertarungan antara
Islam yang dipengaruhi “mitos” dan dengan pemahaman Islam yang penuh muatan
“logos”.33

Dengan begitu, jelas bahwa konstruksi keilmuan yang ditawarkan Harun
merupakan perubahan paradigma Islam tradisionalis menuju paradigma Islam
rasionalis,®* dengan menawarkan prinsip-prinsip rasional atau rasionalitas (akal) yang
telah diuji dalam sejarah pemikiran Islam abad klasik. Gagasannya ini mengarah pada

tujuan yaitu perlunya mengkaji kembali ajaran Islam dengan menggunakan nalar

2K hairunnas Jamal, “Corak..., hal. 195
%Abdul Halim (ed.), Teologi..., hal. 13.
$'Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 154.

%Akar-akar wacana ini dapat dilacak dalan sejarah pemikiran Islam. Lihat Wardani,
“Tradisionalisme dan Rasionalisme dalam Teologi Islam” dalam Dialog, No. 53, Th. XXIV, (2001), hal. 1-
18.

%Kuntowijoyo membagi periode Islam di Indonesia kepada periode mitos, ideologi dan ilmu.
Lihat dalam Nurisman, Filsafat dalam Pemikiran Islam Rasional Harun Nasution (Sebuah Sumbangan
bagi Pengembangan Pemikiran Islam di Indonesia, (Disertasi Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga,
Yogyakarta, 2008), hal. 9.

**Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, (Jakarta: Ul Press, 1986), hal. 52 .

10



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

rasional yang Islamis agar umat Islam mampu menjawab dan merespon perubahan
globalisasi dan mampu mengerjar ketertinggalan.

Tiga prinsip dasar (basic philosofhy) yang menjadi model pemikiran Harun
dalam memahami Islam, yaitu:

a. Demitologisasi sumber-sumber primer Islam, al-Qur’an dan hadis.

Teologi rasional yang dimaksudkan Harun adalah bahwa masyarakat harus
mempergunakan rasio (akal) dalam urusan-urusan dunia dan agama tanpa harus
mengenyampingkan wahyu.Untuk mendobrak tradisi mengekor (taklid), dalam
melakukan reinterpretasi ajaran Islam, Harun terlebih dahulu membedakan mana
wilayah absolut (gath i) yang tidak bisa ditafsir ulang dan mana yang relatif (zhanni).
Terhadap yang kedua ini, ia sering melakukan terobosan makna.*®

Menurut Harun, di dalam al-Qur’an, terdapat dua kategori kandungan ayat,
gath’iy al-dalalah dan zhanniy al-dalalah.®*® Qarh’iy al-dalalah adalah kandungan ayat
yang sudah jelas sehingga tidak lagi dibutuhkan interpretasi atau penafsiran
terhadapnya. Sedangkan, zhanniy al-dalalah adalah kandungan ayat yang masih belum
jelas sehingga menimbulkan interpretasi.®” Di sinilah dibutuhkan keterlibatan intensif
akal untuk memikirkan dan mengambil kesimpulan (istinbath). Sehingga dengan
sendirinya, memisahkan relasi akal dan wahyu bukanlah tindakan yang bisa dibenarkan.
Akal dan wahyu harus dijemarikan secara simbiosis-mutualis agar lahir berbagai
pemahaman tentang maksud dan kandungan ayat-ayat tersebut.*®

Komposisi  ayat-ayat gath iyyah dibandingkan  ayat-ayat zhanniyyah sangat

sedikit. Ajaran-ajaran dasar (dalam al-Qur’an) yang bersifat universal, absolut, mutlak

*Nurhidayat Muh Said, Pembaharuan..., hal. 4.

%Qath’i dan zhanni merupakan suatu masalah pokok yang dibahas dalam ilmu ushul fikih yang
berkaitan erat dengan hukum-hukum syariat.Qath’i yaitu suatu dalil yang sudah pasti penjelasan
maknanya dan meyakinkan sehingga tidak ada kemungkinan penjelasan lain. Sedangkan zhanni yaitu
suatu dalil yang belum pasti maknanya, sehingga masih menimbulkan penjelasan lain. Lihat dalam M.
Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam
Memahami Ayat-ayat al-Qur’an, Cet. XII,(Tanggerang: Lentera Hati, 2013), hal.166.

¥Dalam ilmu  al-Qur’an,  dikenal = dua  Kkategorisasi  penafsiran  ayat-ayat,
yakni muhkamat dan mutasyabihat. Ayat muhkamah ialah ayat yang terang makna dan lafaznya yang
menunjuk pada suatu makna yang kuat serta cepat dipahami. Ayat mutasyabihat ialah ayat yang
bersifat mujmal (global), mu’awwal (memerlukan takwil), dan musykil (sukar dipahami). Lihat, Subhi al-
Shalih, Membahas llmu-ilmu al-Qur’an, Terj. Tim Penerjemah Firdaus, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993),
hal. 372. Lihat pula Manna’ Khalil al-Qattan, Studi llmu-ilmu al-Qur’an, Terj. Mudzakir AS, (Jakarta:
Litera Antarnusa, 1996), hal. 303-305.

®Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 294.

11



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

benar, kekal, tidak berubah dan tidak boleh diubah (gath iyyah) hanya kurang lebih 500
ayat atau kurang dari  14% dari  seluruh ayat al-Qur’an.* Dengan
komposisi gath 'iyyah yang sangat sedikit tersebut, tentu saja selebihnya memerlukan
keterlibatan intensif rasionalitas manusia untuk memahami, menerjemahkan, dan
mengaktualisasikannya dalam kehidupan nyata sehari-hari.

Untuk meraih level ini, maka diperlukan gerakan demitologisasi al-Qur’an dan
hadis sekaligus. Ini akan perlahan membangun kesadaran umat bahwa Islam tidak
sesempit yang selama ini dipahami.Bahwa keduanya (al-Qur’an dan hadis) bukan untuk
disakralkan, apalagi dimitoskan, karena sikap ini hanya akan memicu ketakutan untuk
menggali kandungannya. Justru sebaliknya, keduanya baru akan memberikan
kemanfaatan bagi umat Islam jika telah berhasil dikejawantahkan secara aplikatif dalam
sendi-sendi kehidupan umat Islam. Ini hanya akan terwujud dengan cara melibatkan
peran optimal akal dalam memahami wahyu, dengan dukungan berbagai metodologi
ilmu pengetahuan ilmiah.

Koeksistensi antara wilayah absolut-tekstual (gath’i)dan relativif-kontekstual
(zhanni) sebagai perkembangan ilmu pengetahuan dalam Islam. Kategori gath’i
(absolut) dan zhanni (relatif) bermula dari ushul figh. Harun mengutip dan kemudian
menambahkan muatannya dengan unsur-unsur filosofis. Namun, Harun tidak selamanya
menggunakan istilah ini. Menurut Dawam Raharjo dalam Irfan®®, di awal karir
intelektualnya, frekuensi Harun menggunakan istilah ini mulai jarang dan lebih banyak
menggunakan istilah absolut dan relatif.

b. Dialog antara teks suci dengan realitas zaman.

Di sini, Harun seperti yang dituliskan Irfan**, mengusung ide tentang kemajuan
(idea of progress), ini merupakan kebalikan dari pandangan kejumudan/statisnya
pemikiran tentang Islam. Salah satu asumsi metafisika Harun adalah perubahan (being
as process-being as progress). Oleh sebab itu, prinsip dasar pemikiran harus mengarah
kepada ide kemajuan, karena dinamika pengetahuan selalu berkembang sesuai dengan

perubahan zaman.

®Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 33.

“Muhammad Irfan, “Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi
Kerukunan”, dalam Jurnal JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama, Vol. 1, No. 1, (2018), hal. 118.

“Muhammad Irfan, “Paradigma Islam Rasional ..., hal.18

12



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Menurut Harun*?, terdapat hikmah yang sangat besar dari tidak banyaknya ayat
al-Qur’an berbicara tentang kehidupan kemasyarakatan, yakni menjadikan masyarakat
dinamis. Soal hidup kemasyarakatan manusia lebih banyak diserahkan Tuhan kepada
akal manusia untuk mengaturnya,yang diberikan Tuhan dalam al-Qur’an ialah dasar-
dasar atau patokan-patokan, dan di atas dasar-dasar dan patokan-patokan inilah umat
Islam mengatur hidup kemasyarakatannya.

Dengan cara demikian, maka timbullah apa yang dikenal sebagai sistem
pemerintahan Islam, ekonomi Islam, masyarakat Islam, dan lainnya, yang semua itu
adalah hasil pemikiran manusia dan karenanya merupakan hasil kebudayaan, dan oleh
karena itu dapat berubah dan diubah. Hal ini sekaligus menegaskan betapa sangat
pentingnya bagi umat Islam untuk memahami bahwa hanya ajaran-ajaran dasarnya yang
bersifat universal, sementara penafsiran dan cara pelaksanaan ajaran-ajaran universal itu
berbeda dari satu tempat ke tempat lain.**

Atas dasar paham tersebut, Harun menekankan pentingnya dinamisasi ajaran
Islam dengan berdasarkan pada dialog ajaran pokok al-Qur’an dengan perubahan-
perubahan sosial yang terjadi. Mendialogkan ajaran pokok (otentik) dengan fenomena-
fenomena sosial baru ini dengan sendirinya akan menghantarkan umat Islam untuk
mampu membedakan “ajaran dasar yang bersifat abolut” dari “ajaran bukan dasar yang
tidak absolut” dan sekaligus sanggup melepaskan diri dari ikatan tradisi dan taklid.
Segala tradisi atau penafsiran yang ternyata tidak sesuai lagi dengan tuntutan zaman
harus ditinggalkan dan diganti dengan tradisi dan penafsiran yang baru.**

c. Perlawanan entitas secara oposisi biner antara rasional dan tradisional.*®

Menurut Harun dalam Nurisman,*® kalau ingin merubah masa depan maka yang
harus diformat ulang adalah cara berpikirnya. Metode berpikir rasional menyangkut
cara kerja epistemologi. Rasional yang dimaksudkan Harun adalah rasional ilmiah
bukan rasional dalam pengertian “masuk akal”. Rasional, rasionalisme, rasionalis bukan

semata percaya pada rasio saja, tetapi harus mengutamakan sumber pokok ajaran Islam

“2Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 28
*3Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 33.
*Harun Nasution, Islam Rasional..., hal.172-173.

*Nurisman, Pemikiran Filsafat Islam Harun Nasution: Pengembangan Pemikiran Islam di
Indonesia, (Yogyakarta: Teras, 2005), hal. 172 .

*“Nurisman, Pemikiran Filsafat Islam..., hal. 224.

13



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

yaitu wahyu al-Qur’an dan hadits. Pemikiran tradisional, adalah model berpikir
Indonesia yang dikontruksi olen model berpikir dinamisme Indonesia prasejarah.
Menurut Harun pemikiran tradisional adalah pemikiran yang di dalamnya akal
mempunyai kedudukan yang rendah. Sedangkan rasional adalah sebaliknya.

Indonesia kata Harun masih banyak dipengaruhi oleh teologi corak tradisional.
Penghargaan pada akal sebagai anugerah Tuhan belum cukup tinggi. Termasuk paham
gadha dan gadar dalam arti fatalisme masih banyak terdapat di kalangan masyarakat.*’
Indonesia berada dalam era pembangunan nasional. Pembangunan bukan dalam bidang
fisik saja, tetapi juga dalam bidang agama. Suksesnya pembangunan banyak bergantung
pada sikap mental. Oleh karena itu, menurut Harun, yang penting diperhatikan pada
pembangunan di bidang agama adalah upaya mengubah sikap mental tradisional
menjadi sikap mental rasional. Sikap mental rasional inilah yang akan menumbuhkan
semangat intelektualisme hingga berbagai persoalan yang timbul akan lebih mudah
dihadapi.®®

Menurut Harun, orang atau pihak yang pro terhadap kebebasan berpikir disebut
rasional, sedangkan yang pro pada tekstual baik wahyu maupun hadits disebut
tradisional. Lebih lanjut Harun menegaskan bahwa pro kepada akal tidak termasuk
pemikir free thinkers, seperti Ibn al-Rawandi dan al-Razi. Dalam Islam, pemakaian akal
tidak diberi kebebasan mutlak tetapi tidak pula diikat secara ketat sehingga menghambat
pemikiran.*

Menurut Zubaedi,*® Islam rasional merupakan salah satu bentuk dari pemikiran
Neomodernisme. Kaum pembaharu Neomodernisme lebih memberikan perhatian
kepada persiapan mental umat Islam dalam menanggapi soal-soal pembangunan tanpa
berbicara secara Kritis tentang pembangunan itu sendiri. Landasan epistimologis Islam
rasional adalah keyakinan bahwa pada dasarnya Islam itu bersifat rasional. Rasionalitas
dianggap sebagai entitas paling akhir dan paling menentukan terhadap kebenaran

sebuah proposisi Islam, yang dicari dalam Islamrasional ini adalah ditemukannya

*Nurhidayat Muh Said, Islam Rasional dan Masa Depan Umat, (Fakultas Dakwah dan
Komunikasi, UIN Alauddin Makassar), hal. 38.

*8Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 139-146.
*“Muhammad Irfan, “Paradigma..., hal. 119.

Zubaedi, Islam Benturan dan Antarperadaban, (Yogyakarta: al-Ruzz Media, 2007), hal. 155-
156.

14



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

pengetahuan mendasar mengenai Islam (ilmu keislaman rasional), untuk mendapatkan
keyakinan/kepercayaan rasional (iman yang rasional), dan menghasilkan tingkah laku
yang dapat dipertanggungjawabkan secara epistimologis (amal yang rasional).

Rasionalisme dalam bentuknya ialah kontekstual bukan universal. Apa yang
disebut rasional dalam suatu sistem bisa jadi tidak rasional dalam sistem yang lain.
Karena rasional bukan hanya logis sebagai suatu metode pemikiran tetapi merupakan
komitmen atau tujuan suatu sistem.>'Pemikiran rasional yang dimaksud oleh Harun
adalah rasional ilmiah yang agamis. Karena bersifat ilmiah maka ia bersifat relatif. Arti
rasional disini berarti mengikuti perkembangan ilmu pengetahuan. Jika rasional telah
menemukan kebenaran baru, maka rasional itu akan menjadi tradisional, sebaliknya
penemuan baru itulah yang disebut rasional.®® Dalam artian, pengetahuan yang
diperoleh manusia bukanlah pengetahuan yang lengkap dan sempurna. Oleh sebab itu,
Harun berkesimpulan bahwa tidak ada teori yang membawa kepada kebenaran atau
keyakinan tentang apa yang diketahui benar-benar kenyataan.*

Mastury dalam Nurbaeti>* menyebutkan, teologi rasional adalah kajian yang
ingin memahami hubungan antara Tuhan dengan manusia dan alam atas dasar wahyu
juga akal manusia. Bagi kelompok Teologi Rasional, akal adalah sumber pengetahuan.
Menurut Harun, akal mampu menjawab masalah mengenai Tuhan, kewajiban mengenai
Tuhan, mengetahui yang baik dan jahat, dan kewajiban mengerjakan yang baik dan
menjauhi yang jahat. Sedangkan fungsi wahyu dalam pandangan Harun adalah sebagai
pelengkap apa saja yang dapatdiketahui manusia melalui penggunaan akalnya.*

Pengetahuan agama tidak semata-mata berdasarkan kepada wahyu (normatif),
tetapi juga mengunakan argument historis, argumen rasional (koherensi) dan

pengalaman pribadi. Dengan empat sumber pengetahuan yaitu al-Qur’an dan hadits,

S!Nurisman, Pemikiran..., hal. 231.
2Muhammad Irfan, “Paradigma..., hal. 119.
5Nurisman, Pemikiran..., hal. 241.

%Siti Nurbaeti, Harun Nasution dalam Pemikiran Islam Rasional dan Pengaruhnya Terhadap
Pembangunan Masyarakat Muslim Indonesia (1970-1998), (Universitas Pendidikan Indonesia, 2014),
hal. 7. Lihat repository.upi.edu

%Zubaedi, Islam..., hal. 158.

15



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

argemen historis, argemen rasional dan pengalaman pribadi, maka pengetahuan agama
menjadi shahih dan layak mendapat tempat bagi diskursus di Indonesia.*®

Harun menekankan bahwa gerakan rasionalisasi Islam bukanlah sekularisme,
tetapi modernisasi atau pembaharuan pemikiran Islam. Saat memberikan respons
terhadap gerakan sekulerisasi Nurcholis Madjid, Harun menyatakan bahwa gerakan
sekulerisasi dalam arti membebaskan diri dari tradisi dapat diterima, tapi dalam arti
membebaskan diri dari teks al-Qur’an dan hadits tidak dapat diterima. Gerakan untuk
kembali kepada al-Qur’an dan hadits sebagai sumber asli dan bersifat dogmatis dalam
agama Islam harus digalakkan dengan gencar.”’

Ide ini akan mendorong kesadaran besar di kalangan umat Islam bahwa ajaran-
ajaran asli yang terkandung dalam kedua sumber primer inilah yang harus dipegang dan
dipatuhi dengan memberikan interpretasi-interpretasi baru sesuai dengan tuntutan
zaman. Bagi umat Islam, sekularisasi terhadap teks al-Qur’an dan hadis tidak mungkin,
yang dapat diterima adalah sekularisasi terhadap interpretasi lama atas teks al-Qur’an
dan hadis tersebut.®® Berarti, tradisi dalam Islam sebagai buah interpretasi ulama lama
bisa saja disingkirkan jika sudah tidak relevan dengan laju zaman.

Ini menegaskan dengan sangat terang bahwa al-Qur’an sebagai teks akan selalu
diteliti dan ditelaah dalam cara eksploitasi dan eksplorasi yang beragam, sehingga
memunculkan ragam hasil pembacaan, penerjemahan, dan interpretasi yang terus-
menerus bergerak. Setiap zaman dan tempat akan melahirkan pemahaman dan
penafsirannya sendiri-sendiri. Itulah sebabnya al-Qur’an sering pula dinyatakan sebagai
“korpus terbuka”, yang dari ayat-ayatnya manusia melahirkan pemahaman dan
penerjemahan yang berbeda-beda.>®

Harun juga menyatakan dengan lebih detail bahwa gerakan sekulerisasi hanya
bisa diterapkan pada tradisi, bukan teks suci al-Qur’an dan hadis itu sendiri.®® Ini

menegaskan posisi Harun yang menolak sekulerisme sebagai pemisahan peran agama

*Muhammad Irfan, “Paradigma..., hal. 121.
"Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 191.
%Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 191

*Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermenetik, (Jakarta:
Paramadina, 1996), hal. 15.

%%Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 194.

16



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

dari kehidupan publik, tetapi menyetujui sekulerisasi dalam arti rasionalisasi dan

modernisasi tradisi.

C. Kesimpulan

Harun terkenal dengan corak berpikirnya yang rasional. Pemikiran rasional yang
dimaksud oleh Harun adalah rasional ilmiah yang agamis. Penghargaannya terhadap
posisi dan potensi yang dimiliki akal, tidak lantas membuat Harun mengenyampingkan
wahyu. Akal dan wahyu menurut Harun harus dijemarikan secara simbiosis-mutualis
agar lahir berbagai pemahaman yang dapat dijadikan jawaban dan solusi bagi setiap
problematika perubahan zaman. Ini adalah bentuk pendekatan yang digunakan Harun
dalam mengkaji Islam.

Dalam teologi rasionalnya, Harun menggunakan dan mengajukan pendekatan
filosofis dalam memahami Islam secara komprehensif, yang tergambar dalam prinsip
dasar (basic philosofhy) yang menjadi model pemikiran Harun dalam memahami Islam,
yaitu Pertama, demitologisasi sumber-sumber primer Islam, al-Qur’an dan hadis. Di
sini Harun membedakan mana wilayah absolut (gath’i) yang tidak bisa ditafsir ulang
dan mana yang relatif (zhanni). Kedua, Dialog antara teks suci dengan realitas zaman.
Prinsip dasar pemikiran harus mengarah kepada ide kemajuan, karena dinamika
pengetahuan selalu berkembang sesuai dengan perubahan zaman. Ketiga, perlawanan

entitas secara oposisi biner antara rasional dan tradisional.

D. Daftar Rujukan

Al-Qattan, Manna’ Khalil, Studi llmu-ilmu al-Qur’an. Terj. Mudzakir AS. Jakarta:
Litera Antarnusa, 1996.

Al-Shalih, Subhi. Membahas Ilmu-ilmu al-Qur’an. Terj. Tim Penerjemah Firdaus.
Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993.

Arifin, Muhammad. “Relevansi dan Aktualisasi Teologi dalam Kehidupan Sosial
Menurut Harun Nasution”. Dalam Jurnal Substantia, Vol. XVI, No. 1, 2014.

Fagih, Mansour. “Mencari Teologi untuk Kaum Tertindas” dalam Refleksi Pemikiran
Pembaharuan Islam 70 Tahun Harun Nasution.Jakarta: LP3ES, 1989.

Halim, Abdul (ed.).Teologi Islam Rasional.Jakarta: Ciputat Pers, 2001.

Hamid, Sholahuddin dan Iskandar Ahzab.Seratus Tokoh Islam yang Paling
Berpengaruh di Indonesia.Jakarta: Intimedia Cipta Nusantara, 2003.

17



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Harahap, Syahrin.Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam.Jakarta: Prenada Media
Group, 2011.

Hidayat, Komaruddin.Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermenetik. Jakarta:
Paramadina, 1996.

Hidayat, Muhammad Husnol.“Harun Nasution dan Pembaharuan Pemikiran
Pendidikann Islam di Indonesia”. Dalam Jurnal Tadris, Vol. X, No.1, 2015.

Ibrahim. “Pemikiran Islam Kontemporer: Studi Kritis Terhadap Pemikiran Harun
Nasution”. Dalam Jurnal Agidah-Ta, Vol. I, No. 2, 2016.

Irfan, Muhammad. “Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi
Kerukunan”.Dalam Jurnal JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama, Vol. 1, No. 1,
2018.

Jamal, Khairunnas. “Corak Penafsiran al-Qur’an Harun Nasution: Studi Terhadap
Penafsiran al-Qur’an dalam Karya-karyanya”. Dalam Jurnal Ushuluddin, Vol.
XVI, No. 2, 2010.

Kurniawan, Benny. “Studi Islam dengan Pendekatan Filosofis”. DalamJurnal Saintifika
Islamica, Vol. 1, No. 2, 2015.

Madjid, Nurcholish. “Abduhisme Pak Harun” dalam Refleksi Pemikiran Pembaharuan
Islam 70 Tahun Harun Nasution.Jakarta: LP3ES, 19809.

Marlinah, Henni.Pemikiran Islam Rasional dan Tradisional di Indonesia (Studi
Pemikiran Harun Nasution dan M. Rasyidi). Tanggerang: Pustakapedia
Indonesia, 2018.

Muhaimin.Kawasan dan Wawasan Studi Islam. Jakarta: Kencana, 2007.

Muzani, Saiful.Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution.Bandung:
Mizan, 1996.

Nasution, Harun. Akal dan Wahyu dalam Islam.Jakarta: Ul Press, 1986.

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jilid 1. Jakarta: Ul Press,
1985.

Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikirn. Cet. V. Bandung: Mizan,
1998.

Nasution, Harun. Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan Gerakan.Jakarta:
Bulan Bintang, 1982.

Nata, Abuddin.Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers, 2009.

Nur, Muhamad. “Pendekatan Filosofis dalam Studi Islam”. Dalam Jurnal Didaktika
Islamika, Vol. V, No. 1, 2015.

Nurbaeti, Siti.Harun Nasution dalam Pemikiran Islam Rasional dan Pengaruhnya
Terhadap Pembangunan Masyarakat Muslim Indonesia (1970-1998).
Universitas Pendidikan Indonesia, 2014.

Nurhadi. “Harun Nasution: Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran”. Dalam
Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. I, No. 1, 2013.

18



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019
E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341

Nurisman.Pemikiran Filsafat Islam Harun Nasution: Pengembangan Pemikiran Islam
di Indonesia.Yogyakarta: Teras, 2005.

Pransiska, Toni. “Meneropong Wajah Studi Islam dalam Kacamata Filsafat: Sebuah
Pendekatan Alternatif”’. Dalam Jurnal Intizar, Vol. XXIII, No. 1, 2017.

Said, Nurhidayat Muh. Islam Rasional dan Masa Depan Umat. Fakultas Dakwah dan
Komunikasi, UIN Alauddin Makassar.

Said, Nurhidayat Muh. Pembaharuan Pemikiran Islam di Indonesia: Studi Pemikiran
Harun Nasution.Jakarta: Pustaka Mapan, 2006.

Sardar, Ziauddin.Islamic Futures: The Shape ofldeas to Came. Terj. Rahmani Astuti.
Bandung: Pustaka, 1987.

Shihab, M. Quraish.Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al-Qur’an. Cet. XlIl.Tanggerang: Lentera
Hati, 2013.

Soleh, A. Kudori.Filsafat Islam: Dari Klasik Hingga Kontemporer. Yogyakarta: ar-
Ruuzz Media, 2013.

Syakur, Abdus. “Polemik Harun Nasution - H. M. Rasjidi dalam Falsafat dan Teologi”.
Dalam Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. I, No. 4, 2015.

Wardani. “Tradisionalisme dan Rasionalisme dalam Teologi Islam”. Dalam Dialog, No.
53, Th. XXIV, 2001.

Zubaedi, Islam Benturan dan Antarperadaban. Yogyakarta: al-Ruzz Media, 2007.

19



