
KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

1 

 

 

BASIC PHILOSOPHY DALAM TEOLOGI RASIONAL HARUN NASUTION 

(Sebuah Pendekatan Filosofi dalam Memahami Islam) 

Sri Suyanta 

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh 

Email: srisuyanta@gmail.com 

Makhfira Nuryanti 

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh 

Email: maghfirah_nuryanti@yahoo.com  

 

Abstrak 

Islam sebagai agama yang syamil (menyeluruh) dan kamil (sempurna) merupakan 

agama yang multidimensi, yang dapat dikaji dari berbagai aspek baik dari tinjauan 

sosial-kultural maupun dari aspek doktrin. Untuk dapat memahami berbagai dimensi 

ajaran Islam tersebut, dibutuhkan ragam pendekatan yang digali dari berbagai disiplin 

ilmu. Salah satunya adalah pendekatan filosofis, yang berusaha mencari penjelasan dari 

konsep-konsep ajaran agamadengan cara memeriksa dan menemukan sistem nalar yang 

dapat dipahami manusia, serta memberikan tawaran solusi dan pemecahan masalah 

dengan metode analitis-kritis dan analisis-spekultatif. Salah satu tokoh yang menggagas 

pendekatan filosofis dalam mengkaji Islam adalah Harun Nasution dengan 

pemikirannya tentang teologi rasional. Di dalamnya terlihat model pemikiran Harun 

dalam memahami Islam, yaitu Pertama, demitologisasi sumber-sumber primer Islam, 

al-Qur‟an dan hadis. Di sini Harun membedakan mana wilayah absolut (qath’i) dan 

mana yang relatif (zhanni). Kedua, dialog antara teks suci dengan realitas zaman. 

Prinsip dasar pemikiran harus mengarah kepada ide kemajuan, karena dinamika 

pengetahuan selalu berkembang sesuai dengan perubahan zaman. Ketiga, perlawanan 

entitas secara oposisi biner antara rasional dan tradisional. 

Kata kunci: Basic Philosophy; Teologi Rasional; Harun Nasution; 

A. Pendahuluan 

Islam sebagai agama yang syamil (menyeluruh) dan kamil (sempurna) 

merupakan agama yang multidimensi, yang dapat dikaji dari berbagai aspek baik dari 

tinjauan sosial-kultural maupun dari aspek doktrin. Dari berbagai aspek ini, kemudian 

akan memperlihatkan „wajah‟ Islam dalam berbagai dimensi, mulai dari dimensi 

keimanan, ilmu pengetahuan dan teknologi, pendidikan, akal pikiran, politik, ekonomi, 

sosial, dan masih banyak lagi. Kemultidimensian ini, semakin mempertegas bahwa, 

Islam memberikan jaminan bagi terwujudnya kehidupan manusia yang sejahtera baik 

lahir maupun batin, dunia maupun akhirat. Seperti halnya yang dikemukakan oleh 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

2 

Sardar,
1
 bahwa Islam adalah pandangan dunia yang berorientasi ke masa depan. Suatu 

sistem pemikiran dan tindakan yang mengandung keabsahan abadi, pasti memiliki pula 

komponen-komponen yang dirancang untuk menghadapi tantangan di masa yang akan 

datang. 

Untuk dapat memahami berbagai dimensi ajaran Islam tersebut, dibutuhkan 

berbagai pendekatan yang digali dari berbagai disiplin ilmu. Gagasan  pengkajian Islam 

biasanya lahir dari perspektif interpretasi tekstual maupun kontekstual, yang dengannya 

melahirkan berbagai pendekatan, baik yang bersifat teologi-normatif, sosiologi, 

psikologi, historis, antropologi, bahkan filosofis. Untuk yang terakhir ini (filosofis), 

terkadang dalam perkembangannya, menurut Nur,
2
 masih terhadang oleh dilema 

masyarakat muslim terhadap pentingnya eksistensi filsafat sebagai paradigma 

pendekatan studi Islam. 

Sebagai makhluk berpikir, dalam perkembangan intelektualitasnya manusia 

memiliki tahapan-tahapan berpikir yang dapat dijadikan metode dalam menghasilkan 

berbagai rumusan ilmu pengetahuan, yang kemudian ditujukan untuk menjawab 

berbagai problema kehidupan masyarakat. Tahapan pertama yaitu berpikir praktis yang 

mengandalkan kebenaran inderawi, yang kedua yaitu tahapan teoritis, tahapah ini ketika 

manusia mulai menggunakan akalnya. Tahapan lebih tinggi yaitu berpikir filosofis dan 

berpikir religius. Tahapan berpikir filosofis ini tidak hanya sekedar mengandalkan akal, 

tetapi juga ditempa dengan hikmah. 

Seperti yang dikemukakan oleh al-Attas, akal di sini bukan sekedar unsur-unsur 

inderawi atau fakultas mental yang secara logis mensistemasi dan menafsirkan fakta-

fakta pengalaman inderawi menjadi citra akliah yang dapat dipahami, atau yang 

melakukan kerja abstraksi fakta-fakta dan data inderawi serta hubungan keduanya. 

Lebih dari itu, akal di sini adalah substansi ruhaniah yang melekat dalam organ 

ruhaniah pemahaman yang disebut hati (qalb) yang merupakan tempat terjadinya 

intuisi.
3
 

                                                           
1
Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape ofIdeas to Came, Terj. Rahmani Astuti, (Bandung: 

Pustaka, 1987), hal. 1. 

2
Muhamad Nur, “Pendekatan Filosofis dalam Studi Islam”, dalam Jurnal Didaktika Islamika, 

Vol. V, No. 1, (2015), hal. 18. 

3
A. Kudori Soleh, Filsafat Islam: Dari Klasik Hingga Kontemporer, (Yogyakarta: ar-Ruuzz 

Media, 2013), hal. 318. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

3 

Pendekatan filosofis dalam studi agama berusaha mencari penjelasan dari 

konsep-konsep ajaran agama dengan cara memeriksa dan menemukan sistem nalar yang 

dapat dipahami manusia, yang di dalamnya mencakup keyakinan alternatif tentang 

Tuhan, varietas pengalaman religius, interaksi antara sains dan agama,sifat dan ruang 

lingkup baik dan jahat, dan perawatan agama lahir, sejarah, dan kematian. Juga 

mencakup implikasi etis dari komitmen agama, hubungan antara iman, akal, 

pengalaman dan tradisi, dan konsep-konsep agama lainnya.
4
 

Pendekatan ini memandang problematika keagamaan dari perspektif filsafati dan 

mencoba memberikan tawaran solusi dan pemecehan masalah dengan metode analitis-

kritis
5
 dan analisis-spekultatif.

6
 Ditujukan agar Islam sebagai agama yang berisi dogma 

dan ajaran, dapat dipahami dan dikaji secara mendalam, komprehensif dan mengungkap 

hikmahdibalik ritual dan ajarannya. Dengan begitu, seseorang tidak akan terjebak pada 

pengalaman agama yang bersifat formalistik, yakni mengamalkan agama dengan susah 

payah tapi tidak memiliki makna apa-apa, kosong tanpa arti.
7
 

Salah satu tokoh intelektual muslim yang menggagas pendekatan filosofis dalam 

mengkaji Islam adalah Harun Nasution –selanjutnya akan disebut Harun–, dengan 

pemikirannya tentang teologi rasional. Pemikiran Islam Harun dilatarbelakangi oleh 

suatu keprihatinan atas realitas umat Islam Indonesia yang pada saat itu secara kuantitas 

menduduki posisi mayoritas, akan tetapi secara kualitas pada aspek kontribusi dalam 

pembangunan nasional bersifat minoritas. Realitas tersebutlah yang kemudian 

mendorong para pembaharu (termasuk Harun) untuk menelusuri akar penyebabnya 

secara mendasar. Tidak berhenti di situ, akan tetapi juga menawarkan solusinya.
8
 

Berkaitan dengan hal ini, Harun menilai bahwa faktor yang melatarbelakangi 

realitas tersebut, yakni adanya korelasi antara sikap umat Islam dengan paham teologi 

yang dipilih dan dihayatinya. Dengan kata lain, sikap atau perilaku tersebut merupakan 

refleksi dari pemikiran teologisnya. Maka dari itu, konsep teologi rasional sebagai 

                                                           
4
Benny Kurniawan, “Studi Islam dengan Pendekatan Filosofis”, dala Jurnal Saintifika Islamica, 

Vol. II, No. 2, (2015), hal. 49. 

5
Toni Pransiska, “Meneropong Wajah Studi Islam dalam Kacamata Filsafat: Sebuah Pendekatan 

Alternatif”, dalam Jurnal Intizar, Vol. XXIII, No. 1, (2017), hal. 165. 

6
Muhaimin, Kawasan dan Wawasan Studi Islam, (Jakarta: Kencana, 2007), hal. 13. 

7
Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2009), hal. 45. 

8
Henni Marlinah, Pemikiran Islam Rasional dan Tradisional di Indonesia (Studi Pemikiran 

Harun Nasution dan M. Rasyidi), (Tanggerang: Pustakapedia Indonesia, 2018), hal. 3. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

4 

sebuah solusi yang ditawarkan oleh Harun diharapkan dapat menumbuhkan sikap 

dinamis,
9
 dan meninggalkan sikap dan perilaku yang cenderung fatalistis dan statis. 

Dikemukakan oleh Arifin,
10

 pemikiran rasional Harun telah memberikan 

pengaruh besar dalam khazanah pemikiran Islam di Indonesia. Harun dengan 

kemampuan intelektualnya berusaha agar teologi yang sebelumnya dianggap sebagai 

ilmu langit dapat diaktualisasikan dalam kehidupan sosial. Dalam hal ini, Harun 

memandang bahwa teologi rasional sesuai untuk diaplikasikan pada konteks masyarakat 

modern karena memiliki konsekuensi erat dengan perbuatan manusia dalam hidup 

keseharian yang mencakupberbagai aspek, seperti halnya aspek pendidikan, politik, 

budaya, dan sosial kemasyarakatan. Maka dari itu, pendekatan filosofis dalam studi 

Islam yang tergambar dalam pemikiran Teologi Rasional Harun menjadi tema sentral 

dalam tulisan ini. 

 

B. Pembahasan 

1. Biografi Singkat Harun Nasution 

Harun dilahirkan di Pematangsianar, daerah Tapanuli Selatan, Sumatra Utara, 

pada hari Selasa, tanggal 23 September 1919. Harun adalah putra dari lima bersaudara. 

Ayahnya bernama Abdul Jabbar Ahmad, seorang ulama kelahiran Mandailing. 

Sedangkan ibunya yang berasal dari Tanah Bato, putri ulama asal Mandaling dan masa 

gadisnya pernah bermukim di Mekkah dan pandai bahasa Arab.
11

 

Harun memulai pendidikan dasarnya di Sekolah Dasar milik Belanda, 

Hollandsch Inlandsch School (HIS) selama 7 tahun. Harun meneruskan studinya ke 

Moderns Islamietische Kweekschool (MIK). Di sekolah inilah, Harun mulai terlihat 

daya kritisnya terhadap hukum-hukum Islam yang bertolak belakang dengan apa yang 

dianut oleh kedua orang tua dan masyarakat sekitarnya.
12

 

                                                           
9
Nurhadi,  “Harun Nasution: Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran”, dalam Edukasi: 

Jurnal Pendidikan Islam, Vol. I, No. 1, (2013), hal. 45. 

10
Muhammad Arifin, “Relevansi dan Aktualisasi Teologi dalam Kehidupan Sosial Menurut 

Harun Nasution”, dalam Jurnal Substantia, Vol. XVI, No. 1, (2014), hal. 101. 

11
Syahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam, (Jakarta: Prenada Media Group, 

2011), hal. 30. 

12
Muhammad Husnol Hidayat, “Harun Nasution dan Pembaharuan Pemikiran Pendidikann Islam 

di Indonesia”, dalam Jurnal Tadrîs, Vol. X, No.1, (2015), hal. 25-26. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

5 

Setelah itu Harun pergi ke Mekkah untuk mendalami ilmu agama Islam dan 

menunaikan ibadah haji. Akan tetapi, setelah lebih dari kurang satu tahun lamanya, 

Harun merasa tidak betah berada di Makkah. Oleh karenanya, pada tahun 1938 Harun 

memutuskan pergi ke Mesir. Pada tahun tersebutlah Harun melanjutkan studinya di al-

Azhar, di Fakultas Ushuluddin.
13

 Namun studinya tidak membuat Harun merasa puas, 

dan melanjutkan studi di Universitas Amerika di Kairo, mengambil ilmu pendidikan 

dan ilmu-ilmu sosial.
14

 

Selama beberapa tahun beliau sempat bekerja di perusahaan swasta dan 

kemudian di konsultan Indonesia di Kairo. Setelah tamat dari universitas tersebut 

dengan ijazah BA diraihnya. Dari konsultan itulah, putra Batak yang mempersunting 

seorang putri dari Mesir ini melalui karier diplomatiknya. Dari Mesir ia ditarik ke 

Jakarta dan kemudian ditempatkan sebagai sekretaris pada kedutaan Indonesia di 

Brussel.
15

 

Ketika bekerja di Brussel terjadi gejolak politik, akhirnya Harun kembali ke 

Mesir dan melanjutkan pendidikannya di bawah bimbingan salah seorang ulama fiqih 

Mesir terkemuka, Abu Zahrah. Ketika belajar di sinilah, Harun mendapat tawaran untuk 

mengambil studi Islam di Universitas McGill, Kanada. Untuk tingkat magister di 

universitas ini, Harun menulis tentang Pemikiran Negara Islam di Indonesia, dan untuk 

disertai Ph.D. Harun menulis tentang Posisi Akal dalam Pemikiran Teologi Muhammad 

‘Abduh. Setelah meraih doktor, Harun kembali ke tanah air dan mencurahkan 

perhatiannya pada pengembangan pemikiran Islam lewat IAIN. Harun sempat menjadi 

rektor IAIN Jakarta selama dua periode (1974-1982). Kemudian, Harun mempelopori 

pendirian pascasarjana untuk studi Islam di IAIN Jakarta, sekaligus dipercaya untuk 

menjadi Direktur Program Pascasarjana di IAIN Jakarta.
16

 

Harun telah menulis sejumlah buku, dan semuanya menjadi buku teks terutama 

di lingkungan IAIN, yaitu: Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (1974) 2 jilid, 

Teologi Islam (1977), Filsafat Agama (1978), Filsafat dan Mistik dalam Islam (1978), 

                                                           
13

Nurhidayat Muh Said, Pembaharuan Pemikiran Islam di Indonesia: Studi Pemikiran Harun 

Nasution, (Jakarta: Pustaka Mapan, 2006), hal. 12. 

14
Nurhidayat Muh Said, Pembaharuan Pemikiran Islam..., hal.12 

15
Ibrahim, “Pemikiran Islam Kontemporer: Studi Kritis Terhadap Pemikiran Harun Nasution”, 

dalam Jurnal Aqidah-Ta, Vol. II, No. 2, (2016), hal. 103. 

16
Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikirn, Cet. V, (Bandung: Mizan, 1998), hal. 

6. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

6 

Aliran Modern dalam Islsam (1980), dan Muhammad ‘Abduh dan Teologi Mu’tazilah 

(1987). 

2. Corak dan Pengaruh Pemikiran Harun Nasution 

Perlu dipahami bahwa pemikiran rasional Harun muncul bukan karena 

terpengaruh ketika menempuh pendidikan di sekolah MIK ataupun ketika mengenyam 

pendidikan tinggi di luar negeri, khususnya McGill University, melainkan Harun 

melihat bahwa dalam pandangannya Islam sangat luas, moderat, tidak sesempit apa 

yang dipahami selama ini. Berbeda dengan realita yang ada di Indonesia, yang saat itu 

menjadi keprihatinan besar bagi Harun, bahwa terdapat kesan bahwa Islam bersifat 

sempit. Kesan itu timbul dari kesalahan dalam mengartikan hakikat Islam.
17

 Bahwa 

Islam tidak melulu ada pada dataran persoalan fiqih saja, Islam tidak bisa dilihat hanya 

dalam bingkai hitam-putih, benar-salah, halal-haram.Maka dari itu, Harun banyak 

menulis karyanya terkait Islam guna menyadarkan orang-orang dalam memahami Islam, 

khususnya Indonesia. 

Harun terkenal dengan corak pemikirannya yang rasional dan filosofis. Corak 

pemikirannya ini bisa ditemukan dalam beberapa karyanya seperti: Akal dan 

Wahyu, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional, Islam Ditinjau dari Beberapa Aspek, 

Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, dan sebagainya. Pada sekitar tahun 1970-an 

Harun menulis sebuah buku berjudul Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya sebagai 

salah satu upayanya untuk mengubah pola pikir masyarakat Indonesia dalam memahami 

Islam.
18

 Dengan gagasan-gagasan baru yang dikumandangkan dalam karya-karyanya 

tersebut, Harun menjadi pelopor pembaharuan pemikiran Islam di Indonesia. 

Ada tradisi yang kuat dan telah menjadi kepercayaan umat Islam umumnya, 

bahwa di setiap hitungan pergantian abad akan selalu lahir seorang pembaharu atau 

mujaddid. Pembaharu ini berusaha menawarkan perubahan dengan berbagai langkahnya 

menuju kondisi umat yanglebih baik. Munculnya sosok pembaharu ini merupakan satu 

keniscayaan, karena perkembangan zaman yang selalu berubah seiring dengan 

perubahan tingkat pemahaman manusia terhadap persoalan-persoalan yang dihadapinya. 

                                                           
17

Harun Naution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid I, (Jakarta: UI Press, 1985), hal. 

4. 

18
Abdus Syakur, “Polemik Harun Nasution - H. M. Rasjidi dalam Falsafat dan Teologi”, dalam 

Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. II, No. 4, (2015), hal. 372. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

7 

Ketika menawarkan ide-ide pembaharuannya, seorang pembaharu selalu akan 

memunculkan sikap pro dan kontra di tengah-tengah umat. Berbagai tuduhanakan selalu 

dialamatkan kepada figur tersebut. Akan tetapi kematangan sikap dan fikiran yang 

dimiliki membuatnya dapat bertahan dan lambat-laun ide dan pemikirannya akan 

mewarnai dan mempengaruhi satu kaum bahkan satu bangsa.
19

 

Indonesia pun mencatat munculnya figur-figur pembaharu yang menawarkan 

alternatif kepada umat,mengemukakan nilai-nilai baru yang sangat substantif dalam 

memahami ajaran Islam. Seperti halnya Harun, tokoh Islam rasionalis di Indonesia yang 

fokus akan relevansi agama bagi dunia modern, yang kebanyakan dari karya-karyanya 

menggambarkan bagaimana Harun berusaha keras mengajak manusia berpikir secara 

rasional, tidak terkungkung pada pemikiran yang tradisional─yang pada akhirnya 

membuat manusia mandek dalam mengembangkan apa yang sudah ada dalam dirinya─ 

tanpa menyalahi dan menentang ajaran al-Qur‟an dan hadis.  

Harun,
20

 dalam tulisannya mengatakan bahwa pembaharuan merupakan 

terjemahan dari term “modernisasi” atau dalam bahasa arab al-tajdid, mempunyai 

pengertian “pikiran, gerakan untuk menyesuaikan paham-paham keagamaan Islam 

dengan perkembangan baru yang ditimbulkan oleh kemajuan-kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern”. Dengan jalan itu pemimpin-pemimpin Islam 

modern mengharap akan dapat melepaskan umat Islam dari suasana kemunduran 

kepada kemajuan. 

Dalam pemikiran rasional agamis, manusia punya kebebasan, akal mempunyai 

kedudukan tinggi dalam memahami ajaran-ajaran al-Qur‟an dan hadis. Sedangkan 

dalam pemikiran tradisional, peran akal tidak begitu menentukan untuk memahami 

ajaran al-Qur‟an dan hadis. Pemikiran tradisional bukan saja terikat pada al-Qur‟an dan 

hadis tetapi juga pada ajaran-ajaran hasil ijtihad ulama klasik yang jumlahnya sangat 

banyak. Karenanya, pemikiran tradisional sulit menyesuaikan diri dengan 

perkembangan modern sebagai hasil dari filsafat, sains dan teknologi.
21

Akal 

                                                           
19

Khairunnas Jamal, “Corak Penafsiran al-Qur‟an Harun Nasution: Studi Terhadap Penafsiran al-

Qur‟an dalam Karya-karyanya”, dalam Jurnal Ushuluddin, Vol. XVI, No. 2, (2010), hal. 191. 

20
Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan Gerakan, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1982), hal. 1. 

21
Saiful Muzani, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution, (Bandung: Mizan, 

1996), hal. 7. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

8 

menurutnya sangat penting dan bebas dalam pandangan al-Quran. Harun yang 

mendapatkan pendidikan Barat, berusaha untuk menggabungkan ilmu dari Timur dan 

Barat dengan memunculkan konsep pembaharuan Islam untuk membangun masyarakat 

Islam Indonesia.
22

 

Nurcholis Madjid
23

 menyebutkan bahwasanya Harun berpandangan bahwa Islam 

bersifat rasionalis.Harun juga berkeinginan membangun suatu teologi Islam rasional 

yang menegaskan fungsi wahyu bagi manusia, tentang sifat-sifat Tuhan dan sekitar 

perbuatan Tuhan terhadap manusia. Di dalam pemikirannya tersebut, Harun banyak 

terpengaruh pemikiran rasionalitas Mu‟tazilah. Menurut Faqih,
24

 kecenderungan Harun 

yang kuat pada rasionalitas Mu‟tazilah,membuat predikat pembaharuannya disebut 

pembaharuan teologi. Teologi Harun dibangun atas asumsi bahwa keterbelakangan serta 

kemunduran umat Islam Indonesia dan di seluruh dunia disebabkan ada yang salah 

dengan sistem teologi mereka. Pandangan ini mirip dengan pandangan kaum modernis 

sebelumnya, yang memandang perlu untuk kembali kepada teologi Islam yang 

sebenarnya. Dengan demikian, jika hendak merubah nasib umat Islam, menurut Harun, 

umat Islam hendaklah merubah teologi mereka menuju pada teologi yang berwatak free 

will, rasional serta mandiri. 

Pemikiran rasional Harun telah memberikan pengaruh besar dalam khazanah 

pemikiran Islam di Indonesia. Menurut Azyumardi Azra, seperti yang dikutip oleh 

Jamal,
25

 dalam masyarakat muslim Indonesia proses pembaharuan terjadi pada dua hal. 

Pertamapada tingkat kelembagaan dan organisasi. Kedua pada tingkat intelektual atau 

pemikiran. Walaupun pada asasnya berbeda,akan tetapi kedua aspek tersebut berkaitan 

satu sama lain dan sulit dipisahkan. 

Harun adalah salah satu pembaharu Indonesia pada tingkat intelektual. 

Kehadiran Harun serta pengaruh pemikirannya di kalangan umat Islam Indonesia begitu 

signifikan, walaupun tidak dapat disangkal bahwa pemikiran Harun tersebut 

menimbulkan kontroversi di tengah-tengah umat Islam Indonesia. Pemikirannya 

                                                           
22

Sholahuddin Hamid dan Iskandar Ahzab, Seratus Tokoh Islam yang Paling Berpengaruh di 

Indonesia, (Jakarta: Intimedia Cipta Nusantara, 2003), hal. 355. 

23
Nurcholish Madjid, “Abduhisme Pak Harun” dalam Refleksi Pemikiran Pembaharuan Islam 70 

Tahun Harun Nasution, (Jakarta: LP3ES, 1989), hal. 102-106. 

24
Mansour Faqih, “Mencari Teologi untuk Kaum Tertindas” dalam Refleksi Pemikiran 

Pembaharuan Islam 70 Tahun Harun Nasution, (Jakarta: LP3ES, 1989),hal. 167. 

25
Khairunnas Jamal, “Corak..., hal. 191-192. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

9 

merupakan satu kesatuan yang utuh dengan denyut nadi Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN) yang kemudian berubah menjadi Universitas Islam Negeri (UIN). Ketika Harun 

menjadi Rektor IAIN Syarif Hidayatullah pada tahun 1973, tugas pertama yang Harun 

lakukan yaitu memperbaharui kurikulum IAIN yang dianggapnya sudah tertinggal dan 

cenderung mengarah kepada taqlid. Harun mengusulkan beberapa mata pelajaran 

tambahan seperti filsafat, ilmu kalam,tasawuf, sosiologi dan research metodeologi.
26

 

Secara revolusioner Harun merombak kurikulum IAIN Jakarta dan akhirnya 

diikuti oleh seluruh IAIN yangada di Indonesia. Pengantar ilmu agama dimasukkan 

dengan harapan akan mengubah pandangan mahasiswa. Demikian pula filsafat, tasawuf, 

ilmu kalam, tauhid, sosiologi, dan metodologi riset. Menurutnya, kurikulum IAIN yang 

selama ini berorientasi fiqh harus diubah kerana hal itu membuat pikiran mahasiswa 

menjadi jumud.
27

 

Alasan Harun menambahkan mata pelajaran tersebut, menurut Jamal,
28

 boleh 

jadi dilatarbelakangi oleh pengalaman pendidikan yang beliau jalani dan munculnya 

komentar yang bernada sinis dari para dosen di Universitas Indonesia (UI), Institut 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan (IKIP), dan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia 

(LIPI) yang menganggap ilmu-ilmu agama Islam tidak layak disebut dengan ilmu sebab 

statis dan sukar untuk berkembang. Fiqih hanya belajar itu-itu saja. Demikian pula 

dengan ilmu Tauhid dan ilmu Tafsir. Jika tidak berkembang maka tidak layak untuk 

disebut ilmu. Bagi Harun sendiri, ilmu-ilmu keislaman itu bukan tidak berkembang, 

akan tetapi kesalahan terletak pada Perguruan Tinggi Islam di Indonesia yang jumud 

dan tidak mau berkembang sehingga fiqihnya terikat pada mazhab tertentu dan tafsirnya 

hanya mempelajari tafsir klasik yang dianggapnya telah tertinggal. 

Selain itu, Harun bersama Menteri Agama yang pada masa itu dijabat oleh 

Munawir Syazali, mengusahakan berdirinya Fakultas Pascasarjana IAIN Jakarta pada 

tahun 1982. Menurutnya, di Indonesia belum ada organisasi sosial yang berprestasi 

melakukan pengkaderan pimpinan umat Islam masa depan. Baginya pimpinan Islam 

masa depan harus rasional, mengerti Islam secara komprehensif, tahu tentang ilmu 

agama, dan menguasai filsafat. Filsafat, ujarnya, sangat penting untuk mengetahui 

                                                           
26

Khairunnas Jamal, “Corak..., hal. 193-194. 

27
Abdul Halim (ed.), Teologi Islam Rasional, (Jakarta: Ciputat Pers, 2001), hal. 13. 

28
Khairunnas Jamal, “Corak..., hal. 195. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

10 

pengertian ilmu secara umum. Pimpinan seperti itulah yang diharapkannya lahir dari 

Fakultas PascasarjanaIAIN.
29

 

IAIN dan UIN merupakan lembaga pendidikan Islam tinggidi Indonesia syang 

lambat laun menjadi pusat pengembangan ilmu-ilmu keislaman. Lembaga pendidikan 

tinggi ini diamanatkan untuk menyiapkan peserta didik menjadi anggota masyarakat 

yang memiliki kemampuan akademik dan profesional yang dapat menerapkan, 

mengembangkan dan memperkaya khazanah ilmu pengetahuan, teknologi dan kesenian 

sesuai dengan amanat dan tujuan pendidikan tinggidi Indonesia, serta mampu menjadi 

pemimpin umat di masa depan.
30

 

3. Basic Philosophy dalam Teologi Rasional  

Pada awal abad XX ide tentang kebebasan, pemikiran rasional, serta pemikiran 

ilmiah tidak dijumpai di kalangan para pembaharu Indonesia. Hal ini terjadi karena 

pemikiran Islam di Indonesia masih bersifat tradisional yang kental dengan paham 

teologi Asy‟ariyah, yakni pemikiran tradisional atau kepercayaan kepada qadha dan 

qadhar.
31

 Islam Rasional sendiri merupakan antitesis terhadap Islam tradisional yang 

telah menjadi paradigma keislaman di Indonesia.
32

 Ini merupakan pertarungan antara 

Islam yang dipengaruhi “mitos” dan dengan pemahaman Islam yang penuh muatan 

“logos”.
33

 

Dengan begitu, jelas bahwa konstruksi keilmuan yang ditawarkan Harun 

merupakan perubahan paradigma Islam tradisionalis menuju paradigma Islam 

rasionalis,
34

 dengan menawarkan prinsip-prinsip rasional atau rasionalitas (akal) yang 

telah diuji dalam sejarah pemikiran Islam abad klasik. Gagasannya ini mengarah pada 

tujuan yaitu perlunya mengkaji kembali ajaran Islam dengan menggunakan nalar 

                                                           
29

Khairunnas Jamal, “Corak..., hal. 195 

30
Abdul Halim (ed.), Teologi..., hal. 13. 

31
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 154. 

32
Akar-akar wacana ini dapat dilacak dalan sejarah pemikiran Islam. Lihat Wardani, 

“Tradisionalisme dan Rasionalisme dalam Teologi Islam” dalam Dialog, No. 53, Th. XXIV, (2001), hal. 1-

18. 

33
Kuntowijoyo membagi periode Islam di Indonesia kepada periode mitos, ideologi dan ilmu. 

Lihat dalam Nurisman, Filsafat dalam Pemikiran Islam Rasional Harun Nasution (Sebuah Sumbangan 

bagi Pengembangan Pemikiran Islam di Indonesia, (Disertasi Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 

Yogyakarta, 2008), hal. 9. 

34
Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, (Jakarta: UI Press, 1986), hal. 52 . 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

11 

rasional yang Islamis agar umat Islam mampu menjawab dan merespon perubahan 

globalisasi dan mampu mengerjar ketertinggalan. 

Tiga prinsip dasar (basic philosofhy) yang menjadi model pemikiran Harun 

dalam memahami Islam, yaitu: 

a. Demitologisasi sumber-sumber primer Islam, al-Qur‟an dan hadis.  

Teologi rasional yang dimaksudkan Harun adalah bahwa masyarakat harus 

mempergunakan rasio (akal) dalam urusan-urusan dunia dan agama tanpa harus 

mengenyampingkan wahyu.Untuk mendobrak tradisi mengekor (taklid), dalam 

melakukan reinterpretasi ajaran Islam, Harun terlebih dahulu membedakan mana 

wilayah absolut (qath’i) yang tidak bisa ditafsir ulang dan mana yang relatif (zhanni). 

Terhadap yang kedua ini, ia sering melakukan terobosan makna.
35

 

Menurut Harun, di dalam al-Qur‟an, terdapat dua kategori kandungan ayat, 

qath’iy al-dalalah dan zhanniy al-dalalah.
36

 Qath’iy al-dalalah adalah kandungan ayat 

yang sudah jelas sehingga tidak lagi dibutuhkan interpretasi atau penafsiran 

terhadapnya. Sedangkan, zhanniy al-dalalah adalah kandungan ayat yang masih belum 

jelas sehingga menimbulkan interpretasi.
37

 Di sinilah dibutuhkan keterlibatan intensif 

akal untuk memikirkan dan mengambil kesimpulan (istinbath). Sehingga dengan 

sendirinya, memisahkan relasi akal dan wahyu bukanlah tindakan yang bisa dibenarkan. 

Akal dan wahyu harus dijemarikan secara simbiosis-mutualis agar lahir berbagai 

pemahaman tentang maksud dan kandungan ayat-ayat tersebut.
38

 

Komposisi ayat-ayat qath’iyyah dibandingkan ayat-ayat zhanniyyah sangat 

sedikit. Ajaran-ajaran dasar (dalam al-Qur‟an) yang bersifat universal, absolut, mutlak 

                                                           
35

Nurhidayat Muh Said, Pembaharuan..., hal. 4. 

36
Qath’i dan zhanni merupakan suatu masalah pokok yang dibahas dalam ilmu ushul fikih yang 

berkaitan erat dengan hukum-hukum syariat.Qath’i yaitu suatu dalil yang sudah pasti penjelasan 

maknanya dan meyakinkan sehingga tidak ada kemungkinan penjelasan lain. Sedangkan zhanni yaitu 

suatu dalil yang belum pasti maknanya, sehingga masih menimbulkan penjelasan lain. Lihat dalam M. 

Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam 

Memahami Ayat-ayat al-Qur’an, Cet. XII,(Tanggerang: Lentera Hati, 2013), hal.166. 

37
Dalam ilmu al-Qur‟an, dikenal dua kategorisasi penafsiran ayat-ayat, 

yakni muhkamat dan mutasyabihat. Ayat muhkamah ialah ayat yang terang makna dan lafaznya yang 

menunjuk pada suatu makna yang kuat serta cepat dipahami. Ayat mutasyabihat ialah ayat yang 

bersifat mujmal (global), mu’awwal (memerlukan takwil), dan musykil (sukar dipahami). Lihat, Subhi al-

Shalih, Membahas Ilmu-ilmu al-Qur’an, Terj. Tim Penerjemah Firdaus, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993), 

hal. 372. Lihat pula Manna‟ Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an, Terj. Mudzakir AS, (Jakarta: 

Litera Antarnusa, 1996), hal. 303-305. 

38
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 294. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

12 

benar, kekal, tidak berubah dan tidak boleh diubah (qath’iyyah) hanya kurang lebih 500 

ayat atau kurang dari 14% dari seluruh ayat al-Qur‟an.
39 

Dengan 

komposisi qath’iyyah yang sangat sedikit tersebut, tentu saja selebihnya memerlukan 

keterlibatan intensif rasionalitas manusia untuk memahami, menerjemahkan, dan 

mengaktualisasikannya dalam kehidupan nyata sehari-hari. 

Untuk meraih level ini,  maka diperlukan gerakan demitologisasi al-Qur‟an dan 

hadis sekaligus. Ini akan perlahan membangun kesadaran umat bahwa Islam tidak 

sesempit yang selama ini dipahami.Bahwa keduanya (al-Qur‟an dan hadis) bukan untuk 

disakralkan, apalagi dimitoskan, karena sikap ini hanya akan memicu ketakutan untuk 

menggali kandungannya. Justru sebaliknya, keduanya baru akan memberikan 

kemanfaatan bagi umat Islam jika telah berhasil dikejawantahkan secara aplikatif dalam 

sendi-sendi kehidupan umat Islam. Ini hanya akan terwujud dengan cara melibatkan 

peran optimal akal dalam memahami wahyu, dengan dukungan berbagai metodologi 

ilmu pengetahuan ilmiah. 

Koeksistensi antara wilayah absolut-tekstual (qath’i)dan relativif-kontekstual 

(zhanni) sebagai perkembangan ilmu pengetahuan dalam Islam. Kategori qath’i 

(absolut) dan zhanni (relatif) bermula dari ushul fiqh. Harun mengutip dan kemudian 

menambahkan muatannya dengan unsur-unsur filosofis. Namun, Harun tidak selamanya 

menggunakan istilah ini. Menurut Dawam Raharjo dalam Irfan
40

, di awal karir 

intelektualnya, frekuensi Harun menggunakan istilah ini mulai jarang dan lebih banyak 

menggunakan istilah absolut dan relatif. 

b. Dialog antara teks suci dengan realitas zaman. 

Di sini, Harun seperti yang dituliskan Irfan
41

, mengusung ide tentang kemajuan 

(idea of progress), ini merupakan kebalikan dari pandangan kejumudan/statisnya 

pemikiran tentang Islam. Salah satu asumsi metafisika Harun adalah perubahan (being 

as process-being as progress). Oleh sebab itu, prinsip dasar pemikiran harus mengarah 

kepada ide kemajuan, karena dinamika pengetahuan selalu berkembang sesuai dengan 

perubahan zaman. 

                                                           
39

Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 33. 

40
Muhammad Irfan, “Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi 

Kerukunan”, dalam Jurnal JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama, Vol. 1, No. 1, (2018), hal. 118. 

41
Muhammad Irfan, “Paradigma Islam Rasional ..., hal.18 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

13 

Menurut Harun
42

, terdapat hikmah yang sangat besar dari tidak banyaknya ayat 

al-Qur‟an berbicara tentang kehidupan kemasyarakatan, yakni menjadikan masyarakat 

dinamis. Soal hidup kemasyarakatan manusia lebih banyak diserahkan Tuhan kepada 

akal manusia untuk mengaturnya,yang diberikan Tuhan dalam al-Qur‟an ialah dasar-

dasar atau patokan-patokan, dan di atas dasar-dasar dan patokan-patokan inilah umat 

Islam mengatur hidup kemasyarakatannya. 

Dengan cara demikian, maka timbullah apa yang dikenal sebagai sistem 

pemerintahan Islam, ekonomi Islam, masyarakat Islam, dan lainnya, yang semua itu 

adalah hasil pemikiran manusia dan karenanya merupakan hasil kebudayaan, dan oleh 

karena itu dapat berubah dan diubah. Hal ini sekaligus menegaskan betapa sangat 

pentingnya bagi umat Islam untuk memahami bahwa hanya ajaran-ajaran dasarnya yang 

bersifat universal, sementara penafsiran dan cara pelaksanaan ajaran-ajaran universal itu 

berbeda dari satu tempat ke tempat lain.
43

 

Atas dasar paham tersebut, Harun menekankan pentingnya dinamisasi ajaran 

Islam dengan berdasarkan pada dialog ajaran pokok al-Qur‟an dengan perubahan-

perubahan sosial yang terjadi. Mendialogkan ajaran pokok (otentik) dengan fenomena-

fenomena sosial baru ini dengan sendirinya akan menghantarkan umat Islam untuk 

mampu membedakan “ajaran dasar yang bersifat abolut” dari “ajaran bukan dasar yang 

tidak absolut” dan sekaligus sanggup melepaskan diri dari ikatan tradisi dan taklid. 

Segala tradisi atau penafsiran yang ternyata tidak sesuai lagi dengan tuntutan zaman 

harus ditinggalkan dan diganti dengan tradisi dan penafsiran yang baru.
44

 

c. Perlawanan entitas secara oposisi biner antara rasional dan tradisional.
45

 

Menurut Harun dalam Nurisman,
46

 kalau ingin merubah masa depan maka yang 

harus diformat ulang adalah cara berpikirnya. Metode berpikir rasional menyangkut 

cara kerja epistemologi. Rasional yang dimaksudkan Harun adalah rasional ilmiah 

bukan rasional dalam pengertian “masuk akal”. Rasional, rasionalisme, rasionalis bukan 

semata percaya pada rasio saja, tetapi harus mengutamakan sumber pokok ajaran Islam 

                                                           
42

Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 28 

43
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 33. 

44
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal.172-173. 

45
Nurisman, Pemikiran Filsafat Islam Harun Nasution: Pengembangan Pemikiran Islam di 

Indonesia, (Yogyakarta: Teras, 2005), hal. 172 . 

46
Nurisman, Pemikiran Filsafat Islam..., hal. 224. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

14 

yaitu wahyu al-Qur‟an dan hadits. Pemikiran tradisional, adalah model berpikir 

Indonesia yang dikontruksi oleh model berpikir dinamisme Indonesia prasejarah. 

Menurut Harun pemikiran tradisional adalah pemikiran yang di dalamnya akal 

mempunyai kedudukan yang rendah. Sedangkan rasional adalah sebaliknya. 

Indonesia kata Harun masih banyak dipengaruhi oleh teologi corak tradisional. 

Penghargaan pada akal sebagai anugerah Tuhan belum cukup tinggi. Termasuk paham 

qadha dan qadar dalam arti fatalisme masih banyak terdapat di kalangan masyarakat.
47

 

Indonesia berada dalam era pembangunan nasional. Pembangunan bukan dalam bidang 

fisik saja, tetapi juga dalam bidang agama. Suksesnya pembangunan banyak bergantung 

pada sikap mental. Oleh karena itu, menurut Harun, yang penting diperhatikan pada 

pembangunan di bidang agama adalah upaya mengubah sikap mental tradisional 

menjadi sikap mental rasional. Sikap mental rasional inilah yang akan menumbuhkan 

semangat intelektualisme hingga berbagai persoalan yang timbul akan lebih mudah 

dihadapi.
48

 

Menurut Harun, orang atau pihak yang pro terhadap kebebasan berpikir disebut 

rasional, sedangkan yang pro pada tekstual baik wahyu maupun hadits disebut 

tradisional. Lebih lanjut Harun menegaskan bahwa pro kepada akal tidak termasuk 

pemikir free thinkers, seperti Ibn al-Rawandi dan al-Razi. Dalam Islam, pemakaian akal 

tidak diberi kebebasan mutlak tetapi tidak pula diikat secara ketat sehingga menghambat 

pemikiran.
49

 

Menurut Zubaedi,
50

 Islam rasional merupakan salah satu bentuk dari pemikiran 

Neomodernisme. Kaum pembaharu Neomodernisme lebih memberikan perhatian 

kepada persiapan mental umat Islam dalam menanggapi soal-soal pembangunan tanpa 

berbicara secara kritis tentang pembangunan itu sendiri. Landasan epistimologis Islam 

rasional adalah keyakinan bahwa pada dasarnya Islam itu bersifat rasional. Rasionalitas 

dianggap sebagai entitas paling akhir dan paling menentukan terhadap kebenaran 

sebuah proposisi Islam, yang dicari dalam Islamrasional ini adalah ditemukannya 

                                                           
47

Nurhidayat Muh Said, Islam Rasional dan Masa Depan Umat, (Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi, UIN Alauddin Makassar), hal. 38. 

48
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 139-146. 

49
Muhammad Irfan, “Paradigma..., hal. 119. 

50
Zubaedi, Islam Benturan dan Antarperadaban, (Yogyakarta: al-Ruzz Media, 2007), hal. 155-

156. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

15 

pengetahuan mendasar mengenai Islam (ilmu keislaman rasional), untuk mendapatkan 

keyakinan/kepercayaan rasional (iman yang rasional), dan menghasilkan tingkah laku 

yang dapat dipertanggungjawabkan secara epistimologis (amal yang rasional). 

Rasionalisme dalam bentuknya ialah kontekstual bukan universal. Apa yang 

disebut rasional dalam suatu sistem bisa jadi tidak rasional dalam sistem yang lain. 

Karena rasional bukan hanya logis sebagai suatu metode pemikiran tetapi merupakan 

komitmen atau tujuan suatu sistem.
51

Pemikiran rasional yang dimaksud oleh Harun 

adalah rasional ilmiah yang agamis. Karena bersifat ilmiah maka ia bersifat relatif. Arti 

rasional disini berarti mengikuti perkembangan ilmu pengetahuan. Jika rasional telah 

menemukan kebenaran baru, maka rasional itu akan menjadi tradisional, sebaliknya 

penemuan baru itulah yang disebut rasional.
52

 Dalam artian, pengetahuan yang 

diperoleh manusia bukanlah pengetahuan yang lengkap dan sempurna. Oleh sebab itu, 

Harun berkesimpulan bahwa tidak ada teori yang membawa kepada kebenaran atau 

keyakinan tentang apa yang diketahui benar-benar kenyataan.
53

 

Mastury dalam Nurbaeti
54

 menyebutkan, teologi rasional adalah kajian yang 

ingin memahami hubungan antara Tuhan dengan manusia dan alam atas dasar wahyu 

juga akal manusia. Bagi kelompok Teologi Rasional, akal adalah sumber pengetahuan. 

Menurut Harun, akal mampu menjawab masalah mengenai Tuhan, kewajiban mengenai 

Tuhan, mengetahui yang baik dan jahat, dan kewajiban mengerjakan yang baik dan 

menjauhi yang jahat. Sedangkan fungsi wahyu dalam pandangan Harun adalah sebagai 

pelengkap apa saja yang dapatdiketahui manusia melalui penggunaan akalnya.
55

 

Pengetahuan agama tidak semata-mata berdasarkan kepada wahyu (normatif), 

tetapi juga mengunakan argument historis, argumen rasional (koherensi) dan 

pengalaman pribadi. Dengan empat sumber pengetahuan yaitu al-Qur‟an dan hadits, 

                                                           
51

Nurisman, Pemikiran..., hal. 231. 

52
Muhammad Irfan, “Paradigma..., hal. 119. 

53
Nurisman, Pemikiran..., hal. 241. 

54
Siti Nurbaeti, Harun Nasution dalam Pemikiran Islam Rasional dan Pengaruhnya Terhadap 

Pembangunan Masyarakat Muslim Indonesia (1970-1998), (Universitas Pendidikan Indonesia, 2014), 

hal. 7. Lihat repository.upi.edu 

55
Zubaedi, Islam..., hal. 158. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

16 

argemen historis, argemen rasional dan pengalaman pribadi, maka pengetahuan agama 

menjadi shahih dan layak mendapat tempat bagi diskursus di Indonesia.
56

 

Harun menekankan bahwa gerakan rasionalisasi Islam bukanlah sekularisme, 

tetapi modernisasi atau pembaharuan pemikiran Islam. Saat memberikan respons 

terhadap gerakan sekulerisasi Nurcholis Madjid, Harun menyatakan bahwa gerakan 

sekulerisasi  dalam arti membebaskan diri dari tradisi dapat diterima, tapi dalam arti 

membebaskan diri dari teks al-Qur‟an dan hadits tidak dapat diterima. Gerakan untuk 

kembali kepada al-Qur‟an dan hadits sebagai sumber asli dan bersifat dogmatis dalam 

agama Islam harus digalakkan dengan gencar.
57

 

Ide ini akan mendorong kesadaran besar di kalangan umat Islam bahwa ajaran-

ajaran asli yang terkandung dalam kedua sumber primer inilah yang harus dipegang dan 

dipatuhi dengan memberikan interpretasi-interpretasi baru sesuai dengan tuntutan 

zaman. Bagi umat Islam, sekularisasi terhadap teks al-Qur‟an dan hadis tidak mungkin, 

yang dapat diterima adalah sekularisasi terhadap interpretasi lama atas teks al-Qur‟an 

dan hadis tersebut.
58

 Berarti, tradisi dalam Islam sebagai buah interpretasi ulama lama 

bisa saja disingkirkan jika sudah tidak relevan dengan laju zaman. 

Ini menegaskan dengan sangat terang bahwa al-Qur‟an sebagai teks akan selalu 

diteliti dan ditelaah dalam cara eksploitasi dan eksplorasi yang beragam, sehingga 

memunculkan ragam hasil pembacaan, penerjemahan, dan interpretasi yang terus-

menerus bergerak. Setiap zaman dan tempat akan melahirkan pemahaman dan 

penafsirannya sendiri-sendiri. Itulah sebabnya al-Qur‟an sering pula dinyatakan sebagai 

“korpus terbuka”, yang dari ayat-ayatnya manusia melahirkan pemahaman dan 

penerjemahan yang berbeda-beda.
59

 

Harun juga menyatakan dengan lebih detail bahwa gerakan sekulerisasi hanya 

bisa diterapkan pada tradisi, bukan teks suci al-Qur‟an dan hadis itu sendiri.
60 

Ini 

menegaskan posisi Harun yang menolak sekulerisme sebagai pemisahan peran agama 

                                                           
56

Muhammad Irfan, “Paradigma..., hal. 121. 

57
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 191. 

58
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 191 

59
Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermenetik, (Jakarta: 

Paramadina, 1996), hal. 15. 

60
Harun Nasution, Islam Rasional..., hal. 194. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

17 

dari kehidupan publik, tetapi menyetujui sekulerisasi dalam arti rasionalisasi dan 

modernisasi tradisi. 

C. Kesimpulan 

Harun terkenal dengan corak berpikirnya yang rasional. Pemikiran rasional yang 

dimaksud oleh Harun adalah rasional ilmiah yang agamis. Penghargaannya terhadap 

posisi dan potensi yang dimiliki akal, tidak lantas membuat Harun mengenyampingkan 

wahyu. Akal dan wahyu menurut Harun harus dijemarikan secara simbiosis-mutualis 

agar lahir berbagai pemahaman yang dapat dijadikan jawaban dan solusi bagi setiap 

problematika perubahan zaman. Ini adalah bentuk pendekatan yang digunakan Harun 

dalam mengkaji Islam. 

Dalam teologi rasionalnya, Harun menggunakan dan mengajukan pendekatan 

filosofis dalam memahami Islam secara komprehensif, yang tergambar dalam prinsip 

dasar (basic philosofhy) yang menjadi model pemikiran Harun dalam memahami Islam, 

yaitu Pertama, demitologisasi sumber-sumber primer Islam, al-Qur‟an dan hadis. Di 

sini Harun membedakan mana wilayah absolut (qath’i) yang tidak bisa ditafsir ulang 

dan mana yang relatif (zhanni). Kedua, Dialog antara teks suci dengan realitas zaman. 

Prinsip dasar pemikiran harus mengarah kepada ide kemajuan, karena dinamika 

pengetahuan selalu berkembang sesuai dengan perubahan zaman. Ketiga, perlawanan 

entitas secara oposisi biner antara rasional dan tradisional. 

 

D. Daftar Rujukan 

Al-Qattan, Manna‟ Khalil, Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an. Terj. Mudzakir AS. Jakarta: 

Litera Antarnusa, 1996. 

Al-Shalih, Subhi. Membahas Ilmu-ilmu al-Qur’an. Terj. Tim Penerjemah Firdaus. 

Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993. 

Arifin, Muhammad. “Relevansi dan Aktualisasi Teologi dalam Kehidupan Sosial 

Menurut Harun Nasution”. Dalam Jurnal Substantia, Vol. XVI, No. 1, 2014. 

Faqih, Mansour. “Mencari Teologi untuk Kaum Tertindas” dalam Refleksi Pemikiran 

Pembaharuan Islam 70 Tahun Harun Nasution.Jakarta: LP3ES, 1989. 

Halim, Abdul (ed.).Teologi Islam Rasional.Jakarta: Ciputat Pers, 2001. 

Hamid, Sholahuddin dan Iskandar Ahzab.Seratus Tokoh Islam yang Paling 

Berpengaruh di Indonesia.Jakarta: Intimedia Cipta Nusantara, 2003. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

18 

Harahap, Syahrin.Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam.Jakarta: Prenada Media 

Group, 2011. 

Hidayat, Komaruddin.Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermenetik. Jakarta: 

Paramadina, 1996. 

Hidayat, Muhammad Husnol.“Harun Nasution dan Pembaharuan Pemikiran 

Pendidikann Islam di Indonesia”. Dalam Jurnal Tadrîs, Vol. X, No.1, 2015. 

Ibrahim. “Pemikiran Islam Kontemporer: Studi Kritis Terhadap Pemikiran Harun 

Nasution”. Dalam Jurnal Aqidah-Ta, Vol. II, No. 2, 2016. 

Irfan, Muhammad. “Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi 

Kerukunan”.Dalam Jurnal JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama, Vol. 1, No. 1, 

2018. 

Jamal, Khairunnas. “Corak Penafsiran al-Qur‟an Harun Nasution: Studi Terhadap 

Penafsiran al-Qur‟an dalam Karya-karyanya”. Dalam Jurnal Ushuluddin, Vol. 

XVI, No. 2, 2010. 

Kurniawan, Benny. “Studi Islam dengan Pendekatan Filosofis”. DalamJurnal Saintifika 

Islamica, Vol. II, No. 2, 2015. 

Madjid, Nurcholish. “Abduhisme Pak Harun” dalam Refleksi Pemikiran Pembaharuan 

Islam 70 Tahun Harun Nasution.Jakarta: LP3ES, 1989. 

Marlinah, Henni.Pemikiran Islam Rasional dan Tradisional di Indonesia (Studi 

Pemikiran Harun Nasution dan M. Rasyidi). Tanggerang: Pustakapedia 

Indonesia, 2018. 

Muhaimin.Kawasan dan Wawasan Studi Islam. Jakarta: Kencana, 2007. 

Muzani, Saiful.Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution.Bandung: 

Mizan, 1996. 

Nasution, Harun. Akal dan Wahyu dalam Islam.Jakarta: UI Press, 1986. 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jilid I. Jakarta: UI Press, 

1985. 

Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikirn. Cet. V. Bandung: Mizan, 

1998. 

Nasution, Harun. Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan Gerakan.Jakarta: 

Bulan Bintang, 1982. 

Nata, Abuddin.Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers, 2009. 

Nur, Muhamad. “Pendekatan Filosofis dalam Studi Islam”. Dalam Jurnal Didaktika 

Islamika, Vol. V, No. 1, 2015. 

Nurbaeti, Siti.Harun Nasution dalam Pemikiran Islam Rasional dan Pengaruhnya 

Terhadap Pembangunan Masyarakat Muslim Indonesia (1970-1998). 

Universitas Pendidikan Indonesia, 2014. 

Nurhadi.  “Harun Nasution: Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran”. Dalam 

Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. I, No. 1, 2013. 



KALAM, Volume 7 Nomor 1 Tahun 2019 

E-ISSN 2597-9175 | P-ISSN 338-2341 

 

19 

Nurisman.Pemikiran Filsafat Islam Harun Nasution: Pengembangan Pemikiran Islam 

di Indonesia.Yogyakarta: Teras, 2005. 

Pransiska, Toni. “Meneropong Wajah Studi Islam dalam Kacamata Filsafat: Sebuah 

Pendekatan Alternatif”. Dalam Jurnal Intizar, Vol. XXIII, No. 1, 2017. 

Said, Nurhidayat Muh. Islam Rasional dan Masa Depan Umat. Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi, UIN Alauddin Makassar. 

Said, Nurhidayat Muh. Pembaharuan Pemikiran Islam di Indonesia: Studi Pemikiran 

Harun Nasution.Jakarta: Pustaka Mapan, 2006. 

Sardar, Ziauddin.Islamic Futures: The Shape ofIdeas to Came. Terj. Rahmani Astuti. 

Bandung: Pustaka, 1987. 

Shihab, M. Quraish.Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al-Qur’an. Cet. XII.Tanggerang: Lentera 

Hati, 2013. 

Soleh, A. Kudori.Filsafat Islam: Dari Klasik Hingga Kontemporer. Yogyakarta: ar-

Ruuzz Media, 2013. 

Syakur, Abdus. “Polemik Harun Nasution - H. M. Rasjidi dalam Falsafat dan Teologi”. 

Dalam Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. II, No. 4, 2015. 

Wardani. “Tradisionalisme dan Rasionalisme dalam Teologi Islam”. Dalam Dialog, No. 

53, Th. XXIV, 2001. 

Zubaedi,  Islam Benturan dan Antarperadaban. Yogyakarta: al-Ruzz Media, 2007. 


