
SOSIAL-BUDAYA: HARMONISASI AGAMA DAN 

BUDAYA DALAM PENDIDIKAN TOLERANSI 

 

Yunus 

Universitas Pamulang (UNPAM), Indonesia 

Nurhang542@gmail.com    

 

Mukhlisin 

Universitas Pamulang (UNPAM), Indonesia 

dosen01226@unpam.ac.id  

 

 

ABSTRAK  

 

Tana Luwu dihuni oleh komunitas multietnis seperti Bugis, Makassar, 

Rongkong dan Toraja. Beragam suku, kepercayaan, dan agama yang 

berbeda. Mereka hidup rukun bersama, mengatasi kerjasama dalam segala 

aspek kehidupan, baik ekonomi, sosial, budaya, politik, hingga kegiatan 

keagamaan telah membentuk pemahaman tentang toleransi dalam 

beragama, yaitu saling menghormati dan menghormati pemeluk agama. 

Kota Palopo memiliki beberapa kearifan lokal antara lain; Sipakatau artinya 

saling memanusiakan, Sipakalebbi artinya saling menghormati, Sipakaingge 

'artinya saling mengingatkan. Hal ini harus dijaga dan disosialisasikan agar 

menjadi perekat kreasi dan pemeliharaan umat beragama di Kota Palopo. 

Pembelajaran kearifan lokal budaya Bugis UNANDA dan IAIN Palopo 

yang menunjukkan bahwa pembelajaran menciptakan kesadaran empati 

(Pesse) terhadap orang lain yang memiliki identitas pribadi dan budaya 

yang berbeda. Kearifan lokal, pembinaan aspek afektif seperti sikap, 

minat, konsep diri, pengembangan nilai, dan moral diperlukan dalam 

masyarakat majemuk sehingga dapat memberikan makna belajar bagi 

peserta didik. 

 

Kata Kunci:  Budaya Bugis,  Toleransi, Perguruan Tinggi 

 

 

mailto:Nurhang542@gmail.com
mailto:dosen01226@unpam.ac.id


Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

2 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

PENDAHULUAN 

Konflik bernuansa suku, agama ras dan antar golongan (SARA), 

sesungguhnya merupakan salah satu tipe konflik yang tak mudah untuk 

diuraikan terlebih lagi konflik agama, namun bukan berarti konflik 

tersebut tidak bisa dikelola dengan baik. George Weige, memberi penilaian 

agama secara seimbang, menurutnya, agama dapat menjadi sumber 

konflik, di saat yang sama juga memiliki potensi kreatif yang dapat 

berfungsi sebagai jaminan yang kuat untuk menciptakan toleransi, 

pluralisme, demokratis, dan menjadi sebuah resolusi konflik nir-kekerasan 

(George Weige, 1992). Hal ini dapat terwujud, apabila adanya kesediaan 

dari pemeluk agama untuk menghayati dan mengamalkan ajaran agamanya 

secara mendalam, dewasa, toleran, dan pluralis (R.S. Appleby, 2000). 

Perlibatan nilai-nilai kearifan lokal sangat diperlukan sebagai sarana 

pendukung dalam usaha menciptakan solidaritas sosial, mengawetkan, 

serta mengalih-generasikan budaya sehingga dapat meminimalisasi konflik 

sosial Wasisto (Raharjo Jati, 2013). Dengan demikian, lingkungan sosial 

jugalah yang menentukan bagaimana agama itu menjadi instrumen yang 

menggerakkan masyarakat. Sementara masyarakat Bugis, agama menjadi 

alat untuk menjaga kelangsungan lingkungan. Kesadaran ini diturunkan 

oleh generasi sebelumnya dengan menekankan kepada sikap etik 

keagamaan terhadap penjagaan lingkungan (C. Ramble, 2008). Begitu juga 

di Nepal, lingkungan dapat terjaga dan dijadikan sebagai sandaran hidup 

bagi masyarakat karena adanya faktor agama yang senantiasa mendukung 

kampanye pelestarian lingkungan (S. Stevens, 1997), (P. West, 2006), 

(Ismail Suardi Wekke, 2016). 

Penanaman kesadaran akan dimensi multikultural di tengah 

masyarakat yang plural dan multikultural melalui pendidikan menjadi 

urgen sebab pendidikan merupakan pintu masuk potensial untuk 

menanamkan apresiasi terhadap adanya keragaman baik karena latar 

belakang suku, agama, jenis kelamin, dan latar belakang ekonomi keluarga 

dan lain-lain di kalangan mahasiswa (M. Amin Abdullah, 2007. Hal ini 

yang kemudian telah melahirkan perspektif pluralisme dalam pendidikan. 

Budaya merupakan unsur-unsur yang sangat terkait dengan 

kehidupan manusia karena hakikat manusia sebagai hamba dan sebagai 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 3 
 

makhluk sosial. Budaya adalah suatu cara hidup yang berkembang, dan 

dimiliki bersama oleh sebuah kelompok orang, dan diwariskan dari 

generasi ke generasi. Terkait dengan hal tersebut, Indonesia terkenal 

dengan keragaman agama serta kebudayaannya. Islam, Kristen Protestan, 

Katholik, Hindu, Budha dan Konghucu merupakan agama yang resmi 

diakui di Indonesia (Diah Aghsari dan Ismail Suardi Wekke, 2015).  

Budaya cenderung melarang seseorang untuk melakukan suatu 

perbuatan tertentu. Pelanggaran atas larangan tersebut mengakibatkan 

adanya konsekuensi yang berat bagi pelanggar. Implementasi budaya siri> 

dalam diri setiap pengelola pemerintahan maupun masyarakat dapat 

membantu meningkatkan kepatuhan pengawai terhadap regulasi 

pemerintahan sehingga efektivitas sistem pengendalian internal 

pemerintahan dapat tercapai (M. L. Marzuki, 1995). Meski sebagian besar 

masyarakat modern menganggap implementasi budaya tersebut 

merupakan suatu hal yang ketinggalan zaman, namun bagi masyarakat 

yang masih melestarikan budaya tersebut menganggapnya sebagai salah 

satu aturan yang paling efektif dalam mencegah seseorang untuk berbuat 

penyimpangan. 

Wujud kebudayaan orang Bugis dapat dilihat dalam  pangngaderreng 

(Nurhayati Rahman, 2006) yang terdiri dari empat unsur (ade‟, bicara,  

rapang  dan  wari‟) kemudian sara‟ setelah Islam diterima sebagai agama 

resmi dan umum dalam masyarakat Bugis (Mattulada, 1983), (Pelras, 

2005), (Patmawati, 2014), (Kusumayanti,  2007), )Patmawati, 2016). Nilai 

keagamaan (Islam) merupakan nilai tertinggi yang amat dihormati oleh 

segenap masyarakat Bugis.  Kepemilikan terhadap agama Islam 

melahirkan sebuah istilah “Bukan Bugis kalau tidak beragama Islam. Maka, 

fragmen sejarah ini kemudian menjadi karakter penting bagi orang Bugis.  

Islam dan budaya bagi masyarakat Sulawesi Selatan merupakan 

masalah fundamental dan asasi. Fundamental karena setiap umat 

beragama harus memiliki keimanan, dan asasi karena ia menjadi dasar 

keberagaman. Bagi kaum beriman, agama dan budaya adalah hulu segala 

kehidupan (Haryono, 2005), (Kranti, 2014). Sedemikian urgennya masalah 

keimanan sehingga ia menjadi awal bagi setiap orang yang hendak 

menganut suatu agama (Nurcholis Madjid, dkk, 2005). 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

4 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

Tradisi fiqih, hubungan antar agama dan budaya, muslim dan non- 

muslim, belum memperoleh penyelesaian secara adil karena 

dilatarbelakangi oleh beberapa alasan, yaitu (1) fiqih ditulis dalam masa 

dimana hubungan antara muslim dengan non-muslim tidak begitu 

kondusif, (2) fiqih ditulis dalam situasi internal umat Islam yang tidak 

begitu solid, dan (3) adanya simbol-simbol keagamaan yang secara implisit 

menganjurkan sikap keras terhadap agama lain (Mun‟im A. Sirry (ed.), 

2004). 

Berdasarkan pengamatan peneliti bahwa masyarakat Luwu/Palopo 

dibagikan 3 kelompok di antaranya: masyarakat Pesisir, masyarakat kota 

dan masyarakat pengunungan. Dalam berkomunikasi, mereka berbeda 

bahasa. Masyarakat pesisir menggunakan bahasa Bugis. Sedangkan 

masyarakat pengunugan di Kota Palopo dalam berkomunikasi 

menggunakan bahasa Tae, secara budaya lebih cenderung ke bahasa Suku 

Toraja dan masyarakat perkotaan dalam berkomunikasi menggunakan 

bahasa Indonesia. 

Kota Palopo merupakan kota yang berada provinsi Sulawesi 

Selatan penduduk dan agamanya sangat majemuk. Kota Palopo 

penduduknya bermacam suku seperti suku Bugis, Toraja, Jawa, Bali, 

Madura, Sunda dan agama yang bermacam pula seperti Islam, Nasrani, 

Hindu, Budha. Leonar menambahkan bahwa suku Jawa, Sunda dan Bali 

merupakan angkatan transmigrasi di tahun 1980-an serta pada masa 

penjajahan merupakan tenaga rodi Belanda di tahun 1930-an yang hingga 

kini menjadi penduduk tetap yang ikut membangun dan memajukan 

daerah Luwu (Jennifer, 2007).  

Walaupun orang sering mengatakan bahwa Luwu termasuk suku 

Bugis, tetapi orang-orang Luwu itu sendiri menyatakan mereka bukan 

suku Bugis, tetapi orang Luwu. Tentu sangat berpengaruh terhadap 

lingkungan masyarakat di Kota Palopo. Beragamnya masyarakat di Kota 

Palopo, maka dibutuhkan upaya untuk melakukan pembaharuan dalam 

bidang pendidikan agama. Pembaharuan secara strategis (konsep dan 

teknis) harus selalu digaungkan secara terus menerus, mengingat peserta 

didik adalah manusia yang sangat dinamis dan unik. Kemajuan teknologi 

dan informasi yang tidak bisa terelakkan. Maka dibutuhkan konsepsi 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 5 
 

pendidikan agama yang menjadikan peserta didik berkarakter terbuka, 

toleran, inklusif, dan pluralis. Tentu ini tidak mudah, begitu banyak 

rintangan dan halangan bisa saja menjerat ide tentang pembaharuan 

pendidikan agama ini. 

Menurut Bhikhu Parekh (2018) pendidikan pluralisme adalah 

pendidikan dalam kebebasan, terbebas dari segala macam prasangka, 

bebas untuk mengeksplorasi serta belajar dari budaya dan perspektif lain 

di tengah masyarakat yang multikultural. Sejalan dengan Parekh, Muslimin 

(2018) berpendapat, bahwa pendidikan pluralisme adalah pendidikan yang 

mengedepankan perubahan perilaku, sikap, serta kualitas karakter 

seseorang, dengan model pendekatan pembelajaran yang tidak sekadar 

mentransfer ilmu atau pengetahuan, melainkan juga harus menyentuh hati, 

sehingga mendorong peserta didik untuk dapat mengambil keputusan 

terbaik buat dirinya dan lingkungan sekitarnya. Pluralisme agama, di 

samping bertujuan untuk memperteguh keyakinan keagamaan peserta 

didik, pendidikan ini juga mengorientasikan penanaman rasa empati, 

simpati dan solidaritas terhadap sesama, baik muslim maupun non-

muslim.  

Gagasan pemikirannya pendidikan pluralisme sebenarnya lahir atau 

bersumber pada penghormatan hak dasar setiap individu terhadap 

kepercayaan dan keyakinannya masing-masing. Pendidikan pluralisme 

agama, selain menjadi prinsip-prinsip universalisme, kebebasan, kesetaraan 

(Bielefeldt, 2013), rasionalisme, humanisme transnasional, nilai-nilai global 

(Masud, 2002), peradaban, kasih sayang dan keindahan (Abdul Rozak 

2015). Pluralisme agama juga merupakan hak prerogatif Tuhan (Rachman, 

2011). bahkan sunnatulla>h (Hakim, 2006). Namun pluralisme agama saat 

ini masih dipandang sebagai paham yang tidak berasal dari Islam. Sehingga 

terjadi saling fitnah dan adanya ketidakharmonisan antar umat beragama, 

seperti; tuduhan liberal, sekuler, dan westernisasi.  

Agama dan adat dalam masyarakat Kota Palopo memiliki posisi 

yang khas. Pergulatan pemikiran Islam Indonesia tidak dapat melepaskan 

diri dari aspek adat sebagai bagian penting. Sebagaimana kajian Adlin Sila 

di masyarakat Jawa bahwa tidak memungkinkan untuk melakukan klaim 

Islam di Indonesia dengan hanya semata-mata melihat satu suku atau etnis 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

6 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

saja (Kamaruzzaman, 2011), (Sheetal R. 2006), (Watzlawik, 2012). 

Sementara, pola perjumpaan adat dan Islam menemukan bentuk dalam 

beberapa gambaran seperti di Minangkabau yang mengalami konflik 

antara keinginan untuk mempertahankan adat dengan penerimaan Islam 

sebagai agama dan jalan hidup (Adlin Sila, 2011). Adapun dalam tradisi 

Aceh adat berjalan paralel dengan praktik beragama (Taufik Abdullah, 

1966), (Za‟im Rais, 1994). Ini menunjukkan adanya proses transformasi 

agama ke dalam adat dengan respon yang berbeda-beda (Stephen Todd 

dan Andrew Steele, 2006). 

Khaled Abou el-Fadl, berpendapat, bahwa semangat toleran dan 

pluralis dari para penganut agama akan menentukan corak pemahaman 

teks suci agama tersebut secara toleran (Khaled Abou el-Fadl, 2002), 

(Ibrahim Kali>n, “2009), (Saleh Saidi et 2002). Peran para tokoh agama 

dalam memberikan pemahaman keagamaan kepada para penganut agama 

menjadi sangat signifikan, apakah pemahaman yang diberikan itu eksklusif 

ataukah inklusif. Selanjutnya, berbagai pandangan tentang pentingnya 

toleransi, terimplementasi dengan baik di Kota Palopo, sehingga 

ketegangan semakin berkurang, dan peran pemerintah Kota Palopo begitu 

intends dalam menyosialisasikan serta memberi pemahaman tentang 

pentingnya saling menghormati dan menghargai dalam keragaman melalui 

pemanfaatan pranata-pranata sosial, seperti; kebudayaan, lembaga 

pendidikan, lembaga adat, serta organisasi-organisasi kemasyarakatan 

lainnya, terlebih lagi jika dilihat dari sejarahnya, suku Toraja (Kristen) dan 

Islam di  Tana Luwu (Kota Palopo) sangat menjunjung toleransi beragama 

dan bermasyarakat.  

Model pendidikan toleransi di perguruan tinggi menjadi bagian 

penting untuk mengembangkan pendidikan karakter mahasiswa (Dasim 

2010). Dalam hal ini setidaknya ada tiga model atau pendekatan yang 

dapat dilakukan yaitu: Pertama, pendidikan karakter melalui peningkatan 

kualitas perkuliahan Islam dan kearifan lokal, Pendidikan Agama, kearifan 

lokal keluwuan bahkan pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, 

dengan diarahkan bagaimana mahasiswa menjadi aktif dan dapat 

meningkat melalui tahapan pembelajaran dengan mendorong dan 

membangkitkan nilai-nilai karakter yang tentunya diharapkan akan muncul 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 7 
 

dari mahasiswa. Hal ini dapat dilakukan jika pada tahapan perkuliahan 

Pendidikan Agama Islam, ISD/IBD, pendidikan multikultural arahnya 

kepada pengembangan potensi mahasiswa.  

Kedua, pendidikan karakter melalui layanan bimbingan dan 

konseling baik di dalam perkuliahan maupun di luar perkuliahan, serta 

diarahkan bagaimana seorang mahasiswa mampu menyelesaikan 

masalahnya sendiri dan selanjutnya masalah orang lain dengan tumbuhnya 

kesadaran akan segala potensi yang dimilikinya, semua itu dilakukan 

dengan tujuan agar mampu mengembangkan kepercayaan diri mahasiswa 

untuk maju dan berkembang. Ketiga, pendidikan karakter melalui kuliah 

kerja nyata.  

Wacana pluralisme dikenal istilah teologi inklusif. Teologi ini 

secara umum dapat diungkapkan sebagai pandangan yang memandang 

adanya kebenaran dalam agama-agama  lain. Meski  tetap  dalam  keadaan 

memeluk  agamanya (Maria Ulfa, 2013). Sikap yang didasarkan pada 

inklusivisme berpandangan bahwa di luar agama yang dipeluknya juga 

terdapat kebenaran. Meskipun tidak seutuh atau sesempurna agama yang 

dianutnya (George, 2000). Sikap inklusif inilah yang harus menjadi acuan 

dalam pengembangan pendidikan karakter berbasis kearifan lokal. Sebab 

dengan pendidikan tentu diharapkan akan lahir generasi penerus bangsa 

yang menghargai kemajemukan. Upaya ke arah pembentukan karakter 

mahasiswa yang inklusif dan toleran harus senantiasa digalakkan. 

 

MASYARAKAT BUGIS 

Masyarakat Bugis secara tradisional, telah diatur oleh norma-

norma dan moralitas masyarakatnya, yang diinternalisasikan dalam konteks 

budaya dan kearifan lokal, baik melalui cerita rakyat maupun melalui 

tradisi lisan seperti Pappaseng dan Elong Ugik. Tata krama berperilaku antar 

masyarakat Bugis dalam bentuk komunikasi verbal sudah lama hidup dan 

terealisasikan hingga sekarang, meskipun harus dipahami bahwa segenap 

perilaku berbahasa santun nan beretika bersifat relatif, bergantung pada 

faktor sosial-budaya dan hubungan keakraban penutur dan mitratutur  

Perilaku berbahasa santun senantiasa dibangun oleh unsur-unsur 

bahasa yang berfungsi afektif. Unsur-unsur tersebut terefleksikan melalui 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

8 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

penggunaan pemarkah linguistik, seperti penggunaan kata sapaan, deiksis, 

honorifik, partikel penegas, hedges dan sebagainya. Secara umum, bentuk 

pemarkah kesantunan linguistik tersebut hampir terealisasi pada semua 

jenis tindak tutur, baik yang diungkapkan secara langsung maupun tidak 

langsung.  

Menurut Azyumardi Azra (2005), bahwa kebijakan dan kearifan 

lokal untuk secara toleran melihat perbedaan dan keragaman tidak bisa 

datang dan tumbuh sendiri, melainkan harus ditanamkan dan 

dikembangkan melalui pendidikan agama yang memegang prinsip 

pluralisme agama yang tinggi dan multikutralisme. Penanaman nilai 

pluralisme agama dalam pendidikan agama adalah bagian penting dari 

perumusan untuk meneguhkan penghargaan, terhadap identitas dan 

keyakinan kebenaran agama lain. Hal ini penting dilakukan karena selama 

ini lembaga pendidikan formal, terkesan mengajarkan pendidikan agama 

dengan semangat misionaris dan dakwah (confessional approach) (William 

1997). Oleh karena itu, penting adanya reorientasi pendidikan agama yang 

mengakomodasi semangat penghargaan terhadap agama lain.  

Reorientasi pendidikan agama dapat dilakukan dalam empat 

kriteria yaitu Pertama, melakukan transformasi dari studi agama ke studi 

religiusitas. Kedua, memasukkan kemajemukan terutama kemajemukan 

agama. Sebagai bagian dari upaya memperkaya pengalaman beragama. 

Ketiga, lebih menekankan pada pembentukkan sikap toleran dan 

penghargaan kepada agama lain. Keempat, dalam pengajaran ilmu-ilmu 

keagamaan perlu diuraikan dimensi historis dari doktrin-doktrin 

keagamaan tersebut (Naim, 2008). 

Model pembelajaran pluralisme yang hanya menekankan 

kebenaran agamanya sendiri dan ketidak-benaran agama lain. Seharusnya 

direkonstruksi ulang. Konsepsi pemahaman yang biner seperti iman kafir, 

muslim non muslim, dan baik benar. Yang sangat berpengaruh terhadap 

cara pandang masyarakat terhadap agama lain misalnya mau tidak mau 

harus „dibongkar ulang‟. Agar sekelompok penganut agama tidak lagi 

memandang agama lain. Sebagai agama yang „salah‟ dan tidak ada jalan 

keselamatan kecuali dalam agama yang diyakininya (Isnain, 2018). 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 9 
 

Kegagalan dalam menumbuh kembangkan sikap toleran dan 

inklusif dalam pendidikan agama. Hanya akan melahirkan sayap radikal 

dalam beragama. Meminjam filsafat pendidikan Paulo Freire (2007). Sudah 

saatnya pendidikan agama diarahkan pada arena pembebasan dari 

belenggu doktrin-doktrin agama yang eksklusif dan intoleran. Menuju 

formulasi pendidikan agama yang inklusif. Karena sejak awal pendidikan 

harus diarahakan untuk proses kemerdekaan, bukan menjinakkan budaya 

yang serba eksklusif. Sebab cara pandang atau pemahaman teologis yang 

ekslusif dan intoleran yang demikian. Pada gilirannya akan dapat merusak 

harmonisasi agama-agama dan menghilangkan sikap untuk saling 

menghargai kebenaran dari agama lain.  

Menurut Azyumardi Azra (2007), untuk membangun hubungan 

yang harmonis antar umat beragama dan menciptakan suasana inklusif 

dalam beragama. Maka dibutuhkan kemampuan dari setiap kelompok 

keagamaan. Untuk mendalami pemahaman mutualatas doktrin-doktrin dan 

praktik-praktik kelompok keagamaan lain sebagai prioritas pertama. Hal 

ini dilakukan sebagai pendalaman terhadap pengenalan kemajemukan 

terhadap aspek tafsir ajaran keagamaan. Posisi pemahaman mutual ini bagi 

penulis memungkinan terciptanya pemahaman keagamaan yang inkslusif. 

Pendidikan pluralisme sejatinya harus membangun visi pendidikan yang 

mengembangan aspek tersebut di atas. 

Kurikulum pendidikan yang toleran-pluralis perlu diterapkan sejak 

dini. Supaya peserta didik terbiasa dengan keragaman dan perbedaan. Dan 

mampu menyikapi kemajemukan dan perbedaan itu dengan sikap 

“dewasa”, peacefully (damai), nir-kekerasan, wise (bijaksana), dan civilized 

(beradab). Keterbukaan menjadi kata kunci sekaligus pra-syarat religious 

encounter yang sehat dan dinamis serta jalan terciptanya perdamaian global 

antar umat beragama (Al Qurtuby, 2011). Karena pendidikan pluralisme 

menekankan pada pendidikan humanis, yaitu; bagaimana menjalin 

komunikasi dan relasi personal antara pribadi dan antar pribadi dengan 

kelompok di dalam komunitas.  

Model pendidikan seperti ini bertujuan tidak saja mengasah 

intelektual, tetapi juga menyelaraskan kecerdasan emosional, sosial dan 

spiritual, sehingga memberi keseimbangan pada setiap individu dari aspek 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

10 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

individualitas kepada aspek sosialitas yang melahirkan kepekaan dalam 

kehidupan bersama sebagai suatu sistem masyarakat sekolah atau 

masyarakat secara umum. Di samping itu, pendidikan lebih dari sekadar 

pengajaran, akan tetapi pendidikan merupakan suatu proses di mana suatu 

bangsa atau negara membina dan mengembangkan kesadaran diri di antara 

individu-individu (Azra, 2002). Jadi, pendidikan pluralisme pada dasarnya 

merupakan upaya peningkatan kemampuan sumber daya manusia supaya 

dapat menjadi manusia yang mandiri serta dapat berkonstribusi terhadap 

masyarakat dan bangsanya. 

Kaum pendidik diharapkan dapat memaparkan bahwa agama bisa 

ditransformasikan sebagai kekuatan penggerak perdamaian, persatuan, 

toleransi, dan pluralisme. Bukan sebagai motor penggerak kekerasan, 

perpecahan, dan anti-pluralisme seperti dilakukan kelompok militan-

radikal agama. Di samping mengarahkan pada pendidikan humanis, 

pendidikan pluralisme juga mengarahkan pada pendidikan “damai”. 

Pendidikan damai sebenarnya adalah istilah lain dari pendidikan 

multikulturalisme. Menurutnya, multikulturalisme memberikan 

pengandaian akan adanya kesadaran bagi setiap komunitas dengan 

identitas kultural tertentu dan posisinya sebagai bagian dari harmoni 

kehidupan.  

Multikulturalisme meniscayakan keragaman dan pluralitas dengan 

titik tekannya pada kesadaran akan keragaman. Jika pluralisme 

mengisyaratkan kesadaran dibangun atas individu dengan cita-cita ideal 

adanya personal right yang mengarah pada liberalisme dan masyarakat 

komunikatif, maka multikulturalisme dibangun atas dasar kesadaran 

kolektif, yaitu sebuah komunitas yang mengarah pada pembentukan 

masyarakat madani yang multi-etnis, keragaman agama dan identitas sosial 

yang lain, sehingga antara pemahaman pluralisme pasti akan mengarah 

kepada pemahaman multikulturalisme.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif. Penelitian kualitatif 

(qualitative research) merupakan suatu payung konsep yang meliputi 

beberapa format penelitian yang akan membantu memahami dan 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 11 
 

menjelaskan makna fenomena sosial dari setting alamiah yang ada (Sharan 

B. Mariam, 1998). Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan 

etnopedagogi.  

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kekuatan budaya yang tercermin dari modal utama dalam 

membangun relasi sosiologis di tengah umat yang berbeda agama dan 

budaya. Paling tidak inilah yang bisa dipahami dari komentar Ikram di 

atas. Kesadaran personal yang diterangi oleh sinar iman kebenaran, tentu 

akan melahirkan kesadaran sosiologis yang berimplikasi pada terciptanya 

hubungan yang harmonis di antara pemeluk agama yang berbeda 

keyakinan. Pada kondisi ini akan tercipta strengthening at the micro-level of 

society (Sheila C. Gordon dan Benjamin Arenstein, 2017). 

 sebuah kekuatan-pemahaman dalam wilayah mikro-sosial. 

Kekuatan pemahaman dan penerimaan tulus akan adanya perbedaan inilah 

yang menjadi modal besar untuk mengubah struktur sosial yang lebih luas 

dengan jangkauan yang massif. 

Pendidikan budaya harus diselenggarakan dengan prinsip the 

openness to reflect critically on one‟s own position. 1(Oddbjørn Leirvik, 2014, Nazia 

Islam, 2014). Prinsip yang mengedepankan keterbukaan secara kritis bagi 

setiap mahasiswa dalam memandang diri sendiri dan orang lain. Daya 

kritis tidak hanya dibutuhkan ketika diperhadapkan pada tradisi agama 

lain. Tetapi, berani dan jujur secara terbuka untuk melakukan selfcritical 

terhadap keyakinan diri sendiri adalah bagian penting dari pelaksanaan 

pendidikan lintas iman. Keberanian mengungkapkan kelemahan dan 

kesalahan beberapa oknum se-agama yang menggunakan agama untuk 

kepentingan pribadi dan golongan adalah bagian dari keterbukaan tanpa 

syarat. Ini bisa terjadi, jika seluruh ego dan emosi subjektivitas dalam 

beragama dapat ditekan dan diredam dengan penuh ketulusan dan rasa 

cinta.  Semua melebur dalam keragamaan yang saling melengkapi. 

Perubahan pemahaman mahasiswa dari yang tadinya penuh 

prasangka, lalu berubah menjadi penghargaan dan apresiasi posistif 

terhadap tradisi budaya lain. Pendidikan karakter berbasis kearifan lokal 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

12 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

tidak memberi ruang bagi peserta didiknya untuk bisa melakukan konversi 

agama/budaya. Di sinilah pentingnya penguatan “budaya”. Dalam hal ini 

Ikram menjelaskan, bahwa sebagian besar merasa beruntung mengikuti 

kuliah di IAIN Palopo, dan mereka mempunyai presepsi positif terhadap 

budaya Toraja dan Rongkong, Jawa bahkan Sasak (Abdul Hafd, 2016).  

Di samping itu relasi budaya dalam dimensi visi misi IAIN Palopo 

adalah penguatan pada aspek personal, dengan meyakini bahwa budaya 

kita sama, bahwa dalam konteks ajaran sebagai sebuah “kotak makanan” 

tentu kita berbeda, tetapi pada aspek prinsipil dalam bentuk isi kotak 

tersebut adalah kita sama. Proses penghayatan iman dapat mencairkan 

kebekuan keberagamaan kita selama ini, tentu dalam hal ini kita harus 

banyak menghayati budaya dalam domain atau aspek spritulitas (Ikram 

2019). 

Pada aspek yang lain, seorang mahasiswa Veri Irawan UNANDA 

mengakui (Veri Iraman, 2019). Bahwa setelah ikut Universitas Andi 

Djemma (UNANDA), ia merasa bahwa budaya yang diyakininya harus 

lebih adaptip terhadap kenyataan sosial yang ada. Ia menjelaskan, bahwa 

saya menganggap dan merasakan program visi misi kampus yang berbasis 

kearifan lokal keluwuan ini adalah bagian dari rekreasi budaya, keimanan, 

dan pengalaman keberagamaan yang lain.  

Orang-orang yang selama ini saya anggap orang cacat dan tidak 

memiliki fungsi sosial sedikitpun. Tapi setelah mengikuti kuliah di kampus 

UNANDA, saya lalu sadar bahwa disabilitas adalah sebuah kenyataan yang 

tidak bisa disisihkan dalam kehidupan, terutama dalam kehidupan 

berbudaya dan beragama saat ini. Kearifan lokal dan agama harus 

mengambil peran penting dalam melindungi dan menyapa kaum disabilitas 

(Veri Iraman, 2019). Adapun konsep kearifan lokal dalam dalam 

pembelajan, sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 13 
 

Tabel 1 

Penerapan kearifan lokal budaya Bugis di IAIN Palopo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NILAI-NILAI KEARIFAN LOKAL YANG 

DITERAPKAN: 

1.Ade’ 
2.Bicara 
3.Rapang 
4.Wari’ 
5.Sara’ 
6.Sipakatau, Sipakalebbi, Sipakainge’. 
7. Lempu’, Getteng, Acca’, Adele’, Ininnawa’. 

SISTEM PEMBELAJARAN: 

1) Pembelajaran Kelas dengan model Tudang 

Sipulung. 

2)  Pembelajaran di luar kelas model 

pengayaan  

IMPLIKASINYA: 

Mahasiswa menciptakan hidup rukun dalam beragama, 

Terkait dengan hal itu, tidak lepas dari pembelajaran 

kearifan lokal yang diterapkan pihak kampus. Ditambah 

lagi tata kehidupan masyarakat di Kota Palopo, 

berpedoman pada filosofi budaya Tana Luwu, seperti 

sipakatau (tidak menghormati), sipakainge (saling 

mengingatkan), sipakalebbi (saling menghargai), dan 

sipakatuo (saling menghidupi) yang dikenal 4 S. 

Tentunya setiap mahasiswa di masyarakat memiliki 

sebuah pendekatan yang positif dalam menanggapi 

berbagai isu yang berbau konflik yang selanjutnya dapat 

merusak kerukunan umat beragama. 

IAIN PALOPO 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

14 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

 

Tabel 2 

Penerapan kearifan lokal budaya Luwu di UNANDA PALOPO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NILAI-NILAI KEARIFAN LOKAL: 

1. Tongeng (Kebenaran) 

2. Lempu’, (Kejujuran) 

3. Getteng, (Ketegasan) 

4. Adele’, (Keadilan) 

SISTEM PEMBELAJARAN: 

1. Sistem keandidjemmaan  

2. Model Pengayaan 

 

UNIVERSITAS  

ANDI DJEMMA 

IMPLIKASINYA: 

1.  Integritas: 

Mahasiswa harus menjadi cermin yang mempunyai 

rasa keadilan terhadap standar-standar nilai-nilai 

luhur budaya Luwu terhadap kepercayaan dan 

kebenaran. 

2.  Antuasisme 

Mahasiswa harus mempunyai sifat antusias untuk 

mengedepa nkan kepentingan rakyat dan Tana Luwu 

demi tegaknya kedaulatan. 

3. Kehangatan 

Mahasiswa harus dekat rakyat. Persahabatan yang 

akrab tidak terjemurus kepada kemunafikan dalam 

pergaulan. 

4. Ketenangan 

Mahasiswa harus tenang dalam setiap tingkah 

lakunya dan keadilan selalu dimunculkan sebagai 

sesuatu dalam pertimbangan nalar. 

5. Tegas dan Adil 

Mahasiswa harus memgkombinasikan antara 

ketegasan kualitas diri yang berpegang pada nilai-

nilai luhur. 

 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 15 
 

 Prinsip pendidikan kearifan lokal diterapkan di kampus memang 

memberi pemahaman yang utuh kepada mahasiswa untuk bisa deeply 

respects the cultural, faith, religious, or secular (Carmody, 2010), senantiasa 

memperdalam respek dan perhatian terhadap hal-hal yang berhubungan 

dengan keyakinan, agama, dan fenomena sosial. Pada sisi yang lain, 

komentar salah seorang lulusan UNANDA perlu menjadi perhatian. Ia 

mengatakan, bahwa adapun pengaruh secara sosial ini bisa dilihat dari 

lulusannya ketika mereka kembali ke masyarakat. Mereka bisa 

mengkampanyekan hidup damai di tengah-tengah perbedaan keyakinan di 

masyarakat. Menjadi penggerak terhadap kemajuan umat beragama, serta 

bisa menjadi penengah terhadap problem keagaman yang bisa berakibat 

terjadinya konflik antar agama dan budaya (Salwan 2019). 

 Mahasiswa menjadi penggerak terhadap kemajuan umat beragama 

serta penengah atas timbulnya gesekan keagamaan. Harus menjadi visi 

hidup kampus ini. Apa yang telah didapatkan selama mengikuti kuliah di 

kampus. Ini bisa menjadi bekal untuk membangun sinergitas antar umat 

beragama. Para alumni ini diharapkan tidak hanya sekedar melakukan 

replicate-mereplikasi ulang realitas sosial-budaya, tetapi, bisa melakukan 

recreate-menata ulang bangunan sosial-budaya yang cenderung tidak ramah 

terhadap adanya perbedaan budaya atau agama (Davies, 2017).  

 Toleransi beragama kedengarannya menjadi hal yang biasa saja. 

Tetapi, praktik pelaksanaanya kadangkala menghadapi berbagai macam 

kendala. Peran seorang muslim dalam bertoleransi dengan pemeluk agama 

lain seperti orang mahasiswa Seko dan saudara kita dari Tator (Tau 

Toraja). Islam, sebagaimana pemahaman tersebut, adalah Islam yang 

ramah. Islam yang memberi ruang bagi perkembangan agama lain untuk 

bisa tumbuh dan berkembang. Toleransi yang dipraktikkan ini sudah 

berwujud menjadi sikap inklusif dalam beragama. Hal inilah yang disebut 

sebagai acknowledging differences (Baidhawy, 2007). Pengakuan terhadap 

perbedaan. Tanpa harus terjebak pada penilaian benar atau salah terhadap 

keyakinan orang lain.  

Konteks Indonesia, pandangan inklusif-pluralis Ibn „Arabi>, 

Ru>mi> dan al-Ji>li> dapat memperkokoh ke-bhineka tunggal ika-an. 

Sebagai negeri yang mayoritas masyarakat muslim terbesar di dunia 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

16 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

dengan kenyataan kemajemukan (agama, budaya, etnis dan bahasa) tiada 

duanya, pandangan keagamaan yang moderat dan inklusif merupakan 

fondasi utama yang selalu dibutuhkan dalam bangunan keindonesiaan 

yang majemuk. Secara teologis, ada nuktah yang amat penting di dalam al-

Qur`‟an dan hadis yang memberi kebebasan kepada umat manusia untuk 

memeluk agama atau kepercayaan yang diyakininya. Tidak ada paksaan 

untuk memeluk agama Islam, bahkan Nabipun ditegur jika memaksa 

seseorang atau komunitas untuk beriman kepada syariatnya.  

Negara kita memiliki UUD 1945 pasal 28E ayat 1 dan 2 yang 

menegaskan bahwa seseorang berhak atas kebebasan meyakini 

kepercayaan, menyatakannya,  beribadat menurut keyakinannya, dan bebas 

berserikat serta berkumpul. Pasal 28 E ini kemudian dikuatkan oleh pasal 

22 UU No. 39 tahun 1999 tentang hak asasi manusia dimana negara 

menjamin kemerdekaan setiap orang untuk berkeyakinan dan beribadat 

menurut agamanya. Kedua pasal itu memiliki dua pengertian penting. Tak 

ada seorang pun, termasuk negara, yang berhak mengintervensi atau 

merampas kebebasan berkeyakinan karena ia merupakan pemberian (given) 

dari Tuhan. kedua pasal itu merupakan jaminan konstitusional bagi 

manusia Indonesia untuk memiliki agama atau kepercayaan yang 

diyakininya. Mestinya tidak boleh ada peraturan pemerintah atau daerah 

yang bertentangan dengan Undang-Undang Dasar tertinggi, yang 

menghambat atau mengekang kebebasan beragama dan berkeyakinan. 

Peran sosial-budaya seseorang tentu hanya bisa diukur dari sejauh 

mana ia bisa menjadi bermanfaat bagi kepentingan kemanusian. Agama 

tentu tidak bisa abai terhadap kenyataan sosial. Agama dan budaya harus 

mampu memberi solusi dan hadir menyapa fenomena tersebut. Sebab 

semua ajaran agama mengajarkan tentang pentingnya berbuat baik kepada 

sesama manusia. Tentu, tanpa harus mempertimbangkan status dan 

identitas manusia tersebut. Pendidikan kearifan lokal Bugis, paling tidak 

bisa merubah cara pandang para mahasiswa dalam melihat fenomena 

pluralis di tengah-tengah masyarakat. 

Masyarakat pada dasar ketika berkumpul, saling menghormati, 

memiliki kesamaan dalam tujuan, kemaslahatan, dan keikhlasan untuk 

mencapai tujuan umum. Sementara menurut Berger dalam Damsar (2012), 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 17 
 

masyarakat merupakan suatu keseluruhan kompleks hubungan yang luas 

sifatnya. Maksud dari keseluruhan kompleks itu adalah bahwa dalam dapat 

ditemukan bagian-bagian yang membentuk kesatuan. Secara objektif, 

masyarakat merupakan hasil tali-temali antara lingkungan alam, lingkungan 

sosial, serta karakteristik individu yang selalu mengalami perubahan 

sebagai akibat dari proses pergaulan ketiganya. Ketiganya selalu berkaitan 

antara satu dengan lain sehingga membentuk sebuah bangunan masyarakat 

yang dapat dilihat sebagai sebuah realitas sosial.  

Selain fenomena di atas, faktor demografi juga menjadi salah satu 

penyebab terjadinya perubahan sosial pada masyarakat Kota Palopo, 

menjadi pintu gerbang masuknya pendatang dari beberapa wilayah dengan 

warna yang berbeda (agama dan budaya). Menyikapi hal ini, praktik 

pendidikan di perguruan tinggi selanjutnya menjadi agen sosialisasi budaya 

Kota Palopo dalam upaya menyosialisasikan kebudayaan melalui 

pendidikan, Azyumardi Azra (2003) berpendapat, perguruan tinggi 

memang seharusnya menjadi tempat tumbuhnya bibit-bibit demokrasi. 

Dia menambahkan, bahwa pemeliharaan tradisi tidak diwariskan begitu 

saja, karena pola berpikir, tindakan, dan juga budaya demokrasi adalah 

sesuatu yang harus disosialisasikan, diajarkan, serta diaktualisasikan kepada 

generasi muda melalui jalur pendidikan. 

Dengan demikian, sudah menjadi suatu yang umum–untuk tidak 

mengatakan wajib dan lumrah–perguruan tinggi ikut membentuk pola 

pikir, perilaku, dan budaya pada anak didik untuk selalu menghargai 

keberagaman. Lingkungan perguruan tinggi sedapat mungkin harus 

dijadikan tempat yang memungkinkan mahasiswa dapat membiasakan diri 

berada dalam kebersamaan tanpa mengorbankan kebhinekaan sebagai 

sesuatu yang bersifat asasi dalam diri manusia. 

Selain berfungsi sebagai agen sosialisasi budaya, perguruan tinggi 

juga berfungsi sebagai sarana penanaman solidaritas sosial yang mengarah 

pada sikap saling percaya antar sesama warga dan bersama-sama 

mewujudkan demokrasi di Kota Palopo (Yunus, 2020). Menurut Putnam 

(1993) sikap saling percaya merupakan unsur modal sosial yang sangat 

penting. Demokrasi yang terbangun dalam masyarakat, interaksi sosialnya 

sangat kompleks. Kerjasama dan koordinasi dalam masyarakat hampir 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

18 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

tidak mugkin terwujud, jika hal itu hanya didasarkan pada pengetahuan 

dan kalkulasi rasional anggota masyarakatnya secara individual, karena 

individu memiliki keterbatasan informasi dan pengetahuan untuk 

membuat keputusan (Saipul 2007).  

Sikap saling percaya (trust) membantu orang untuk memecahkan 

setiap masalah, dan karena kerjasama kolektif tersebut, memungkinkan 

komunitas untuk berinteraksi, sekalipun diantara mereka terkadang tidak 

memiliki kecukupan pengetahuan (Warren, 1999). Proses pendidikan di 

perguruan tinggi bertujuan untuk mentransmisikan nilai-nilai dan norma-

norma yang bersumber dari budaya, berupa penghargaan hak-hak individu 

serta menumbuhkan semangat kerja.  

Menurut penulis, dari sisi teologis wacana pluralisme dan budaya 

yang telah dirumuskan oleh tokoh-tokohnya masih relevan dan memadai 

untuk menjadi alternatif pandangan dalam memahami kenyataan 

kemajemukan. Dengan paradigma dan sikap pluralis, seseorang sejatinya 

memiliki pandangan dan sikap keagamaan yang otentik, sekaligus moderat 

dan bijak (humanis). Sikap bijak dan lapang dada juga mesti ditunjukkan 

kepada gagasan seseorang dan kelompok yang tetap menolak, apakah 

secara moderat atau ekstrem, wacana dan penghayatan terhadap 

pluralisme agama (Anis, 2005, Yunus, 2019). 

Meski ada beberapa model atau varian, tetapi semuanya tak keluar 

dari bingkai tiga kategori populer, yaitu eksklusif, inklusif, dan pluralis. 

Dalam konteks hubungan di antara masyarakat dunia yang plural dan 

global saat ini, sejumlah intelektual menilai bahwa cara pandang eksklusif 

tak memadai untuk diterapkan. Pandangan eksklusif cenderung bersikap 

negatif dan merendahkan agama orang lain. Kaum eksklusif akan menolak 

prinsip-prinsip kebebasan beragama dan berkeyakinan serta bentuk-

bentuk manifestasinya. Karena itu, kelompok eksklusifis, terutama yang 

ekstrem, memiliki potensi untuk menjadi malapetaka bagi kerukunan 

(harmoni) antar umat beragama, karena bagi mereka, perbedaan dianggap 

sebagai ancaman yang harus dimusnahkan ketimbang rahmat yang mesti 

disyukuri. 

Berdasarkan hasil pengamatan yang dilakukan di Kota Palopo, 

kesadaran akan pentingnya pemahaman pendidikan pluralisme agama yang 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 19 
 

diselenggarakan dalam bentuk pendidikan informal dengan tujuan 

membentuk individu-individu yang toleran dalam keluarga dan 

lingkungannya yang multi-etnis dan agama, dilaksanakan melalui model 

pendidikan etnopedagogi (pendidikan berbasis kearifan lokal). Pendidikan 

berbasis etnopedagogi adalah sebuah praktik pendidikan berbasis kearifan 

lokal, yaitu; bagaimana pengetahuan dihasilkan, disimpan, diterapkan, dan 

diwariskan melalui sarana kearifan lokal pada suatu daerah. Lebih jauh, 

kearifan lokal (lokal wisdom) berarti; pandangan hidup, ilmu pengetahuan, 

dan berbagai strategi kehidupan yang berwujud aktivitas, dilakukan oleh 

masyarakat setempat untuk menjawab berbagai masalah dalam 

pemenuhan kebutuhan mereka. Di samping itu, kearifan lokal juga dapat 

dimaknai sebagai sebuah sistem dalam tatanan kehidupan sosial, politik, 

budaya, ekonomi, dan lingkungan yang hidup di dalam masyarakat lokal 

(Suwardi 2010).  

Bagi masyarakat di Kota Palopo sudah menjadi sebuah keharusan 

untuk merawat dan menjaga alam dengan bersih, rapi, indah, dan sehat, 

seperti; tidak menebang pohon sembarangan (illegal logging), pencemaran 

udara, pencemaran air, menata taman-taman agar terlihat menarik, dan 

lain-lain. Fenomena seperti ini menjadi sesuatu yang biasa terjadi (lumrah) 

pada masyarakat Tana Luwu pada umumnya(Yunus, Nurseha, 2020; 

Yunus, 2020).  

Islam adalah agama yang bukan saja merupakan pedoman bagi 

manusia dalam hal-hal yang berhubungan dengan Tuhan atau supranatural 

(hablum min Alla>h), tetapi juga merupakan pedoman dalam mengatur 

hubungan dengan sesama manusia (hablum min anna>s) sekaligus juga 

memberikan pedoman dalam bersikap terhadap lingkungan alam (hablum 

min al-„alam) Nottingham, 1985), (Poloma, 1979). Jika dilihat dalam al-

Qur‟an– sebagai pedoman beragama bagi Muslim–sudah menjadi 

kesepakatan nasional bangsa Indonesia, bahwa ada dua sasaran penting 

yang hendak dicapai melalui pembangunan bidang agama, yaitu peran 

agama dalam proses pembangunan nasional dan peran agama sebagai 

pembinaan kerukunan hidup beragama. Dua sasaran ini saling berkait bagi 

kepentingan pelaksanaan pembangunan nasional yang berkelanjutan. 

Pembangunan sektor agama sebagai bagian pembangunan nasional, 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

20 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

merupakan sikap peduli pemerintah bersama masyarakat Indonesia 

terhadap pembangunan aspek spiritual, tertuang dalam Undang-Undang 

Dasar 1945 pasal 29 ayat 1 dan 2 sebagai acuan operasional pembangunan 

nasional yang bertujuan untuk meningkatkan keimanan dan ketakwaan 

masyarakat Indonesia sekaligus memberikan jaminan atau payung hukum 

akan aktivitas keagamaan.  

Makna dalam menjalin hubungan baik dengan tuhan (hablum min 

Alla>h), menjalin hubungan baik dengan manusia (hablum min anna>s), dan 

menjalin hubungan baik dengan alam (hablum min al-„alam), yang dalam 

terminologi Tana Luwu dikenal dengan istilah padaidi di dalamnya ada 

unsur 4 S, meniscayakan, bahwa manusia selalu merindukan puncak 

keagungan dalam segala dimensi eksistensialnya. Menciptakan harmonisasi 

diantara tiga unsur ini merupakan “jalan ideal” spiritualitas yang 

memantapkan jiwa dan mengarahkan hidup agar tidak ambigu, fana, 

apalagi paradoks. 

   

KESIMPULAN 

Tana Luwu memiliki beberapa nilai-nilai kearifan lokal yang masih 

diterapakan di masyarakat Sipakatau artinya saling memanusiakan, 

Sipakalebbi artinya saling menghormati, Sipakaingge 'artinya saling 

mengingatkan. Hal tersebut harus dijaga dan disosialisasikan agar menjadi 

perekat kreasi dan pemeliharaan umat beragama di Kota Palopo. Mereka 

hidup rukun bersama, mengatasi kerjasama dalam segala aspek kehidupan, 

baik ekonomi, sosial, budaya, politik, hingga kegiatan keagamaan yang 

telah membentuk pemahaman tentang toleransi dalam beragama, yaitu 

saling menghormati dan menghormati pemeluk agama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Sirry, Mun‟im (ed.). 2004. Fiqih Lintas Agama: Membangun Masyarakat 

Inklusif-Pluralis. Jakarta: Paramadina, pp. 143. 

Abdullah, M. Amin. 2007. Kesadaran Multikultural: Sebuah 

Gerakan‚Interest Minimalization‛ dalam Meredakan Konflik, 

dalam Ainul Yaqin, Pendidikan Multikultural: Cross-Cultural 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 21 
 

Understanding untuk Demokrasi dan Keadilan. Yogyakarta: Nuansa 

Aksara, pp. xix. 

Abdullah, Taufik. 1966. “Adat and Islam: An Examination of Conflict in 

Minangkabau”, Indonesia, No. 2. pp. 1.  

Abou el-Fadl, Khaled. 2002. The Place of Tolerance in Islam, (Boston: Beacon 

Press. pp. 23.  

Aghsari, Diah dan Ismail Suardi Wekke. 2015. Ritual Sasi Laut; Akulturasi 

Agama dan Budaya dalam Praktik Ritual Kebaharian Masyarakat 

Misool Raja Ampat, Jurnal Kalam, Vol. (1), Juni pp. 11. 

Appleby, R.S. 2000. The Ambivalence of The Cared: Religion and Violence, and 

Reconciliation. New York: Rowman and Littlefield, pp. 69.  

Al Qurtuby, Sumanto. 2011. “Pluralisme, Dialog, dan Peace building 

Berbasis Agama di Indonesia”, dalam Merayakan Kebebasan 

Beragama: Bunga Rampai Menyambut 70 Tahun Djohan Effendi. Jakarta: 

Democracy Project-Yayasan Abad Demokrasi. pp. 193. 

Azra, Azyumardi. 2003. “Pendidikan Multikultural, Membangun Kembali 

Indonesia Bhineka Tunggal Ika”, Republika, Rabu 3 September.  

----------. 2002. Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan 

Demokratisasi. Jakarta: Kompas. pp. 4. 

----------. 2005. Dari Harvard hingga Mekkah. Jakarta: Penerbit Republika. 

pp. 149. 

----------. 2007. “Eksplorasi atas Isu-Isu Kesetaraan dan Kemajemukan: 

Hubungan antar Agama” dalam Memahami Hubungan antar Agama. 

Yogyakarta: eLSAQ Press. pp. 131. 

B. Grose, George dan Benjamin J. Hubbard. 2000. Tiga Agama Satu Tuhan, 

Mizan: Bandung. 

Budimansyah. Dasim dkk. 2010. Model Pendidikan Karakter di Peguruan 

Tinggi: Penguatan PKn, Layanan Bimbingan Konseling, dan KKN tematik 

di Universitas Pendidikan Indonesia. Bandung: UPI. pp. 11. 

Baidhawy, Zakiyuddin. 2007. “Building Harmony and Peace through 

Multiculturalist Theology-Based Religious Education: An 

Alternative for Contemporary Indonesia” British Journal of Religious 

Education, 29:1, pp. 21.  



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

22 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

Bielefeldt, Heiner. 2013. “Misperceptions Freedom of Religion or Belief” 

Journal of Human Right Quarterly, 35, No. 1. pp.  33-68.   

Bustaman-Ahmad, Kamaruzzaman. 2011. “Contemporary Islamic 

Thought in Indonesia and Malay World: Islam Liberal, Islam 

Hadhari, and Islam Progresif”, Journal of Indonesian Islam, Vol. 5, (1) 

June, pp. 91. 

Carmody, Brendan. 2010. “Interreligious Education and the Question of 

Truth” in Kath Engebretson, etl., International Handbooks of Religion 

and Education, (Springer Science+Business Media B.V., pp. 50. 

Damsar. 2012. Pengantar Sosiologi Pendidikan. Jakarta: Kencana Prenada 

Media Group. pp. 6. 

Davies, Tanya. 2017. “Religious Education and Social Literacy: the „white 

elephant‟ of Australian Public Education” British Journal of Religious 

Education, pp. 8. 

Dubbun Hakim, Abdul. 2006. “Islam, Inklusivisme, dan 

Kosmopolitanisme” dalam menembus Batas Tradisi Menuju Masa 

Depan yang Membebaskan: Refleksi atas Pemikiran Nurcholis Madjid, 

eds., Abdul Halim. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara. pp. 14. 

Endraswara, Suwardi. 2010. Kearifan Lokal di Yogyakarta. Yogyakarta: 

Penelitian Pemda DIY. 

Fitri Kusumayanti. 2007. “Penggunaan Bahasa Ugi Sebagai Media 

Komunikasi dalam Interaksi Sosial pada Kelompok Etnis Bugis di 

Desa Punggur Kecil Sungai Kakap Kabupaten Pontianak”, Tesis. 

Pontianak: Universitas Tanjungpura Pontianak. pp. 85. 

Freire, Paulo. 2007. Politik Pendidikan: Pendidikan, Kekuasaan, dan 

Pembebasan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. pp. 83. 

Gordon. Sheila C. dan Benjamin Arenstein.  2017. “Interfaith Education: 

A New Model for Today‟s Interfaith Families”, (Springer 

Science+Business: Media Dordrecht and UNESCO Institute for 

Lifelong Learning. pp. 192. 

Gustina, Nelvia. 2002. “Proses Sosial Antar Kelompok Etnis di 

Pemukiman Transmigrasi Spontan (Kasus pada Pakon Marang 

Kecamatan Pesisisr Selatan Kabupaten Lampung Barat Provinsi 

Lampung) dalam Fakultas Pertanian. Institut Pertanian Bogor. 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 23 
 

Hafd, Abdul. 2016. Hubungan Sosial Masyarakat Multietnik di Kabupaten 

Luwu Sulawesi Selatan, Jurnal “Al-Qalam, Volume 22 Nomor 1 

Juni. pp. 257-268. 

Haryono, M. Yudhie. 2005. Melawan dengan Teks. Jogjakarta: Resist Book. 

pp.1. 

Ismail Suardi Wekke. 2016. Harmoni Sosial dalam Keberagaman dan 

Keberagamaan Masyarakat Minoritas Muslim Papua Barat, Volume 

10, (2), Desember. pp. 295 – 312. 

Islam, Nazia.  Tiffany Steinwert, and Diane Swords. 2014. “3Dialogue in 

Action: Toward a Critical Pedagogy for Interfaith Education.” The 

Journal of Interreligious Studies Newton 13: pp.  4-10. 

Isnain, Muhammad 2018. “Inkonsistensi Pendidikan Agama Islam 

(Masalah, Solusi dan Re-Orientasi)” 

Khalid Masud, Muhammad. 2002. “the Scope of Pluralism in Islamic 

Moral Traditions” in Islamic Political Ethics: Civil Society, Pluralism and 

Conflict, eds., Sohail H. Hashmi (The United of America Princeton 

University Press, pp. 136.  

K. Kay. William dan Leslie  J. Francis. 1997. Religion  in Education. 

Herefordshire: Fowler Wright Books, pp. 258 

Kali>n, Ibrahim. 2009. “Masa>dir al-Tasa>muh}, wa‟adam al-Tasa>muh 

fi al-Islam”, Majalah Adyan: pp. 26-32.  

http://sumsel.kemenag.go.id/file/dokumen/inkonsistensipendidikanaga

maislam.pdf Diakses tanggal 2 Agustus 2018. 

Leirvik, Oddbjørn. 2014. “Interreligious Studies: A Relational Approach 

to the Study of Religion.” The Journal of Interreligious Studies, Issue 13, 

Winter 2014. pp. 16.  

Lindsay, Jennifer. 2007. Intercultural Expectations: I La Galigo in 

Singapore, TDR (1988-) Vol. 51, (2) Summer. pp. 60-75.  

Mariam, Sharan B. 1998. Qualitative Research and Case Study Application in 

Education. San Fransisco: Jossey-Bass Publishers. pp. 5. 

Madjid, Nurcholis dkk. 2005. Fikhi Lintas Agama: Membangun Masyarakat 

Inklusif-Plularalis. Paramadina: Jakarta. 

Malik Thoha, Anis. 2005. Tren Pluralisme Agama: Tinjauan Kritis. Jakarta: 

Perspektif. pp. 263-265.  



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

24 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

Marzuki, M. L., 1995. Siri' Bagian Kesadaran Hukum Rakyat Bugis-Makassar 

(Sebuah Telaah Filsafat Hukum). Makassar:  Hasanuddin 

University Press. pp. 17. 

Mattulada. 1983. “Islam di Sulawesi Selatan” dalam Agama dan Perubahan 

Sosial ed. Taufik Abdullah. Jakarta: Rajawali pp. 235. 

Meike Watzlawik. 2012. “Cultural Identity Markers and Identity as a 

Whole: Some Alternative Solutions”, Culture and Psychology, Vol. 18, 

(2). pp. 253-260. 

Mujani, Saipul. 2007. Muslim Demokrat: Islam dan Budaya Demokrasi dan 

Partisipasi Politik di Indonesia Pasca Orde Baru. Jakarta: PT. Gramedia 

Pustaka Utama, pp. 118. 

Munawar-Rachman, Budhy. 2001. Islam Pluralis, Jakarta: Paramadina,  

Muslimin. 2018. Islam dan Pendidikan Pluralisme. 

http//channelnahdliyin.com. Diakses tanggal 21 Februari  

Naim, Ngainun dan Ahmad Sauqi. 2008. Pendidikan Multikultural Konsep 

dan Aplikasi,  Yogjakarta: Ar-Ruzz Media Group, pp.176-182. 

Nottingham, Elizabeth K. 1979. mengatakan “sejarah mencatat Margaret 

M. Poloma, Contemporary Sociological Theory (New York: Macmillan 

Publishing Co. Inc. pp. 15-30 dan 65-90. 

Parekh, Bikhu. 2018. “Rethinking Multiculturalism” Cultural Diversity and 

Political Theory. http//www.educationworld.com. diakses tanggal 21 

Februari.  

Patmawati. 2014. “Bugis Kalimantan Barat Abad XX-XXI, Disertasi. UIN, 

Makassar. 

Patmawati. 2016. Peranan Nilai Philosofi Bugis Terhadap Proses 

Pengislaman Kerajaan Bugis Makassar di Sulawesi Selatan, Jurnal 

Khatulistiwa – Journal of Islamic Studies, Volume 6 (2) September. pp. 

184. 

Pelras, Christian. 2005. “Budaya Bugis: Sebuah Tradisi Modernitas” dalam 

Tapak-tapak Waktu Kebudayaan, Sejarah, dan Kebudayaan Sosial di 

Sulawesi Selatan, peny. Kathryn Robinson dan Mukhlis Paeni, 

Makassar: Ininnawa.  

Putnam, Robert. 1993. Making Democracy work: Civic Tradition in Modern 

Italy. Princenton: NJ: Princenton Universuty Press. pp. 170. 



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

 Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... | 25 
 

R. Shah, Sheetal. 2006. The Impact of Acculturation and Religion on 

Intergenerational Family Conflict for Second Generation Asian Indian 

Americans, Tesis. Carbondale: Southern Illinois University.  

Raharjo Jati, Wasisto. 2013. “Kearifan Lokal Sebagai Resolusi Konflik 

Keagamaan”, Jurnal Walisongo, 21, (2), pp. 393-416. 

Rahman, Nurhayati. 2006. Cinta, Laut dan Kekuasaan Dalam Epos La Galigo 

Makassar: La Galigo Press. 387. 

Ramble, C. 2008. The Navel of the Demoness: Tibetan Buddhism and Civil 

Religion in Highlight Nepal. Oxford: Oxford University Press. 

Rozak, Abdul. 2015. “Political Thoughts and Socio-Cultural Nationalism 

Ideologies of Nurcholis Madjid on Strengthening Democracy, 

Civil Societies and Civic Virtues in Indonesia”, Asian Social Science 

Intaaernational Journal, 11, No. 27. pp. 142-145. 

Rais, Za‟im. 1994. “The Minangkabau Traditionalists‟ Response to The 

Modernist Movement”, disertasi, Montreal: McGill University.  

Saidi, Saleh et al., eds., 2002. Sejarah Keberadaan Umat Islam di Bali. 

Denpasar: MUI. 

Sila, Adlin. 2011. “Memahami Spektrum Islam di Jawa”, Indonesian Journal 

for Islamic Studies Studia Islamika, Vol. 18, (3). pp. 611. 

Stevens, S. 1997. “Annapurna Conservation Area: Empowerment, Conservation 

and Development in Nepal” dalam Stevens, S. (ed.), Conservation Through 

Cultural Survival, Washington: Island Press. pp. 237–261.  

Todd, Stephen dan Andrew Steele. 2006. “Modelling a Culturally Sensitive 

Approach to Fuel Poverty”, Structural Survey, Vol. 24, (4). pp. 300-

310. 

Ulfa, Maria. 2013. “Mencermati  Inklusivisme Agama Nurcholish Madjid”, 

Jurnal Kalimah, Vol. 11, (2).  pp. 237. 

Warren, Mark E. 1999. Democracy and Trust. Cambridge: Cambridge 

University Press. pp.3.  

Weige, George. 1992. “Religion and Peace an Argument Complexified” 

dalam Syeryl Brown dan Kimber Schaub eds., Resolving Third Word 

Conflict: Challenge for New Era. Washinton DC: US Institute of 

Peace Press, pp. 173.  



Kalam 
Jurnal Agama dan Sosial Humaniora 

Volume 8 Nomor 2 Juli 2020 1-26 E-ISSN 2597-9175 I P- ISSN 2338-2341 

 

26 | Yunus; Harmonisasi Agama dan Budaya dalam Pendidikan... 
 

West, P. 2006. Conservation is Our Government Now: The Politics of 

Ecology in Papua New Guinea, Durham: Duke University Press.  

Yunus, Y. (2020). KEARIFAN LOKAL BUDAYA BUGIS DAN 

PLURALISME (Studi Pendidikan Karakter pada Perguruan Tinggi 

di Kota Palopo Tahun 2017-2020). 

--------, Nurseha, M. (2020). Culture of Siri‟ in Learning Akidah Akhlak in 

MAN Suli Luwu District Budaya Siri‟ dalam. JIEBAR : Journal of 

Islamic Education: Basic and Applied Research, 01, 107–120. 

--------. (2019). PLURALISME AGAMA DALAM PENDIDIKAN. 

Prosiding Seminar Nasional, Harmonisasi Keberagaman Dan Kebangsaan Bagi 

Generasi Milenial, 96–102. 

-------S. (2020). MODEL PENDIDIKAN BUDAYA BUGIS DALAM 

PENERAPAN NILAI-NILAI PLURALISME. JURNAL 

PENELITIAN, 14(2), 217–248. 

 

 


